
La délibération
La fin étant l’objet de la volonté, les moyens en vue de cette fin étant l’objet de délibération et de  

choix, il s’ensuit que les actes relatifs à ces moyens seront exécutés d’accord avec le choix réfléchi et  
accomplis de plein gré. C’est là encore le domaine où se manifeste l’action génératrice des vertus. La  
vertu dépend donc de nous, ainsi que le vice. Dans les circonstances où nous pouvons agir, nous 
pouvons aussi nous abstenir ; là où nous disons « non », nous sommes maîtres aussi de dire « oui ». 
Ainsi donc, si l’exécution d’une belle action dépend de nous, il dépendra aussi de nous de ne pas 
exécuter un acte honteux ; et si nous pouvons nous abstenir d’une bonne action, l’accomplissement 
d’un acte honteux dépend encore de nous. Si donc l’exécution des actes honorables et honteux est en 
notre pouvoir, nous pouvons aussi ne pas les commettre – or c’est en cela que consiste l’honnêteté et 
le  vice  –,  à  coup  sûr  il  dépend  de  nous  d’être  gens  de  bien  ou  malhonnêtes.  Aussi  prétendre 
que « Nul n’est méchant volontairement et que nul n’est heureux contre son gré » est, semble-t-il, 
une  affirmation  qui  participe  à  la  fois  de  l’erreur  et  de  la  vérité.  Car  nul  n’est  heureux 
involontairement, mais le vice ne va pas sans participation de notre volonté. 

Aristote, Éthique à Nicomaque, III, V, 1-4, trad. J. Voilquin (modifiée), Paris, GF Flammarion, 1992, p. 84. 

Questions 

1. Repérer le thème principal de l'extrait, énoncer le problème soulevé par l'auteur et sa thèse. Préciser la  
structure argumentative du texte. 

2. En quoi consiste, selon Aristote, la liberté de vouloir le bien ?  

► organon.uzeta.eu

10

https://www.organon.uzeta.eu/


CORRIGÉ 

A. Questions d’analyse

1. Repérer le thème principal de l’extrait, énoncer le problème soulevé par l’auteur et la thèse. 
Préciser la structure argumentative du texte.

Le thème principal de l’extrait est la responsabilité morale de l’agent humain. Aristote s’interroge sur ce qui 
dépend réellement de nous dans l’action et sur la manière dont la volonté s’exerce. Le problème soulevé est 
le suivant : si tout homme recherche le bien et le bonheur, peut-on être tenu pour responsable du vice et  
des mauvaises actions ? Autrement dit, sommes-nous libres dans nos choix moraux ou bien déterminés par 
notre nature et nos désirs ?

La thèse d’Aristote est que, si la fin ultime de l’action (le bonheur) s’impose à tous, les  moyens pour y 
parvenir relèvent de la délibération et du choix réfléchi. Or ces choix dépendent de nous. C’est pourquoi la 
vertu  comme le  vice  engagent  notre  responsabilité  :  nous  sommes libres  de  faire  ou de ne pas  faire  
certaines  actions.  Ainsi,  même  si  nul  ne  veut  le  mal  en  tant  que  tel,  le  vice  implique  toujours  une 
participation de la volonté.

La structure du texte peut être dégagée en trois moments. D’abord, Aristote distingue la fin, objet de la 
volonté, et les moyens, objets de la délibération et du choix. Ensuite, il montre que la vertu et le vice  
dépendent de nous, car nous pouvons agir ou nous abstenir. Enfin, il répond à l’opinion selon laquelle nul  
ne serait méchant volontairement, en montrant que, si le bonheur ne peut être voulu involontairement, le  
vice implique toujours une participation de la volonté. 

2. En quoi consiste, selon Aristote, la liberté de vouloir le bien ?

Pour Aristote, la liberté de vouloir le bien ne consiste pas à choisir arbitrairement entre le bien et le mal. 
Elle réside dans la  capacité de délibérer rationnellement sur les moyens permettant d’atteindre une fin 
jugée bonne.  La volonté humaine vise naturellement le  bien et  le  bonheur,  mais  elle  est  libre dans la 
manière d’y parvenir.

Cette liberté s’exerce donc dans le choix des actions concrètes : nous pouvons agir ou nous abstenir, dire «  
oui » ou « non ». En répétant certains choix, nous formons des habitudes qui deviennent des vertus ou des 
vices. Ainsi, être libre, c’est être responsable de ses actes et de son caractère.

Vouloir le bien, pour Aristote, signifie donc agir volontairement selon la raison, en choisissant les moyens 
justes. La liberté n’est pas indifférence du choix, mais maîtrise rationnelle de l’action orientée vers une vie  
bonne et heureuse.

- 2 -


	Corrigé

