
Lecture suivie | Nietzsche, Vérité et mensonge au sens extra-moral
ce document est une reproduction du cours, il est pensé comme une prise de notes structurée inspirée 
du modèle Cornell  :

• chaque moment du cours (ou passage lu et expliqué) est introduit par un titre 
• sur la marge la notion ou l’idée expliquée
• dans le corps du texte, un résumé sous forme de notes

Biographie de Nietzsche

Friedrich  Nietzsche  (1844-1900)  est  un  philosophe  allemand  dont  l’œuvre  a 
profondément marqué la pensée contemporaine. Né à Röcken en Saxe dans une 
famille de pasteurs luthériens, il perd son père très jeune. Élève brillant, il étudie la 
philologie  classique à  Bonn puis  à  Leipzig,  où il  découvre  Schopenhauer  et  la 
musique de Wagner, deux influences décisives au début de sa carrière.

À seulement 24 ans, Nietzsche est nommé professeur de philologie à l’université de 
Bâle, un poste prestigieux qu’il occupe dès 1869. Proche de Wagner, il publie  La 
Naissance de la tragédie, ouvrage qui mêle philologie, esthétique et métaphysique 
dionysiaque. Mais dès la seconde moitié des années 1870, ses doutes sur Wagner, la 
religion  et  la  philosophie  allemande  s’accentuent.  Ses  problèmes  de  santé  le 
contraignent à démissionner en 1879 ; il mène alors une vie errante, séjournant en 
Suisse, en Italie ou en France.

C’est  entre 1878 et  1888 qu’il  produit  la  majorité  de son œuvre,  dans un style 
aphoristique et  analogique :  Aurore,  Le Gai  Savoir,  Ainsi  parlait  Zarathoustra, 
Par-delà  bien  et  mal,  La  Généalogie  de  la  morale,  Le  Crépuscule  des  idoles, 
L’Antéchrist. Il y développe des thèmes devenus célèbres : critique de la morale 
chrétienne,  perspectivisme,  volonté  de  puissance,  mort  de  Dieu,  éternel  retour, 
figure du surhomme. Son écriture vise à  renverser  les  valeurs occidentales et  à 
penser une affirmation joyeuse de la vie.

En janvier 1889, Nietzsche sombre dans la folie à Turin. Interné puis pris en charge 
par sa mère et sa sœur, il ne publiera plus rien. Il meurt en 1900 à Weimar. L’ère 
posthume  verra  son  œuvre  prendre  une  importance  majeure,  malgré  les 
manipulations  de  sa  sœur  Elisabeth,  et  devenir  l’un  des  foyers  essentiels  de  la 
philosophie moderne.

Vérité     et mensonge au sens extra-moral  

Vérité et mensonge au sens extramoral (1873) est un texte de jeunesse où Nietzsche 
élabore  une  critique  radicale  de  la  vérité.  Resté  longtemps  inédit  en  raison  du 
contexte intellectuel et institutionnel de Nietzsche, ce court écrit n’en constitue pas 
moins une matrice pour toute sa pensée ultérieure, jusqu’aux œuvres de maturité et 
aux textes posthumes.

Nietzsche  rompt  avec  la  conception  traditionnelle  de  la  vérité  héritée  de 
Schopenhauer et de l’idéalisme allemand. Le mot « mensonge » n’y renvoie pas au 
mensonge moral ou psychologique, mais à l’idée de fiction originaire : ce que nous 
appelons  «  vérité  »  est  le  produit  d’opérations  imaginaires,  de  conventions 



linguistiques et de métaphores fossilisées. La vérité est un mensonge extra-moral, 
c’est-à-dire  une  falsification  indispensable  à  la  vie,  qui  se  présente  faussement 
comme absolue et objective.

La philosophie, dans son idéalisme, a occulté ce processus génétique et a posé la 
vérité comme pure, indépendante, fondée en soi. En réalité, le langage, la mémoire 
et  l’intellect  fonctionnent  comme des instruments de simplification imposant  au 
flux du monde des formes stabilisées. L’intellect ne recherche pas la vérité, mais 
l’utile : il fabrique un monde d’apparence où l’homme peut vivre. Ainsi, la vérité 
n’est jamais qu’une interprétation, un effet de notre « force fabulatrice ».

Nietzsche  renverse  alors  le  rapport  entre  vérité  et  mensonge  :  la  vérité  est  un 
produit  tardif  du  mensonge  originaire,  un  mensonge  devenu  inconscient  et 
fonctionnel. L’idéalisme moral, en sacralisant la vérité, produit des idoles qui ne 
sont  que  les  formes  ultimes  du  mensonge  pieux  au  service  d’une  volonté  de 
puissance. La tâche critique de Nietzsche consiste précisément à détruire ces idoles 
et à dévoiler le caractère fictif, perspectiviste et vital de toute connaissance.

Cette  perspective  débouche sur  un phénoménalisme du monde intérieur:  ce  qui 
apparaît  comme  un  «  donné  »  extérieur  dépend  d’opérations  de  projection  de 
l’esprit. L’ordre du monde est celui que l’on y met [voir  Gai savoir, § 109]. Dès 
lors, science, religion, art ou amour relèvent d’un même jeu interprétatif, issu du 
fond vivant  de la  volonté de puissance.  La vie elle-même est  activité  créatrice, 
morphologique, et c’est dans ce cadre que Nietzsche réhabilite le « mensonge » 
comme dimension poïétique essentielle.

L’aboutissement est un pragmatisme vital : l’homme a besoin du mensonge pour 
vivre,  car  le  monde  tel  qu’il  est  serait  insoutenable  sans  les  fictions  que  nous 
fabriquons. Le perspectivisme affirme alors que la vérité n’est jamais absolue, mais 
un point de vue rendu nécessaire par la vie.

Finalement, Nietzsche mesure la portée politique de ce renversement : lorsque la 
vérité  entrera  en  conflit  avec  les  mensonges  millénaires  de  la  morale  et  de  la 
métaphysique, le monde connaîtra des bouleversements inédits. L’art apparaît alors 
comme  la  forme  supérieure  de  mensonge  créateur  :  il  révèle  la  puissance  de 
l’illusion comme condition de la vie.

STRUCTURE DE L’OUVRAGE

I. La critique de l'intellect humain (La critique de l'intellect humain)

Nietzsche ouvre son texte par une fable critiquant l’anthropocentrisme : l’homme 
s’imagine  détenir  un  privilège  cognitif  alors  qu’il  n’est  qu’un  animal  parmi 
d’autres, animé par la préservation de soi. Contre la tradition idéaliste, Nietzsche 
affirme  un  empirisme  radical  :  la  sensation  est  la  seule  source  possible  de 
connaissance.  Pourtant,  le  passage  des  sensations  aux  représentations  puis  aux 
concepts implique une série de « transpositions arbitraires » où s’installe déjà la 
falsification. Les concepts — choses, substances, causes, âme, moi — ne sont que 



les  résidus de métaphores  oubliées  dont  nous avons effacé l’origine sensible  et 
poétique.

L'intellect humain est dépeint comme une exception au sein de la nature. Il n’a pas 
de mission dépassant le cadre d’une vie humaine. L’intellect est  initialement un 
auxiliaire donné aux êtres les plus défavorisés et éphémères pour leur conservation 
[analogie avec la mâchoire d’un animal carnivore]. L'orgueil lié à la connaissance 
trompe les hommes sur la valeur de leur existence.  L’illusion est  l’effet  le plus 
courant de l’intellect.

En tant que moyen de conservation pour l'individu, l'intellect déploie l'essentiel de 
ses forces dans la dissimulation. L’art de la dissimulation culmine chez l'homme et 
se manifeste par l'illusion. L’homme est profondément plongé dans les illusions et 
les rêves, et la nature lui dissimule la plupart des choses, même concernant son 
propre corps, pour le maintenir prisonnier d'une conscience « fière et trompeuse ». 
L'homme repose sur un fond impitoyable, avide, insatiable et meurtrier, accroché à 
ses rêves en quelque sorte comme sur le dos d’un tigre.

II. L'origine arbitraire du langage

Nietzsche soutient que les mots ne sont pas des reflets fidèles du réel, mais des 
métaphores  figées  et  des  conventions  sociales  nécessaires  à  la  communication. 
Lorsque l'homme, par nécessité sociale,  conclut  un traité de paix pour vivre en 
société, cela apporte un premier pas vers l'instinct de vérité. La vérité est alors 
fixée  comme  une  désignation  uniformément  valable  et  contraignante,  et  la 
législation du langage donne les premières lois de la vérité. Cependant, les hommes 
ne haïssent pas tant l'illusion que les conséquences préjudiciables d'un mensonge. 
Ils désirent les suites favorables de la vérité qui conservent l'existence [l’utilité de la 
vérité, pragmatisme], mais restent indifférents à la connaissance pure ou hostile aux 
vérités nuisibles.

Le langage naît non pas de la vérité, mais de la capacité d'oubli de l'homme. Un 
mot n'est que la transposition sonore d'une excitation nerveuse. Conclure de cette 
excitation à une cause première extérieure est une application fausse du principe de 
raison.  La  « chose  en  soi »  reste  totalement  insaisissable.  Le  langage  désigne 
uniquement  les  rapports  des  hommes  aux  choses  en  s'aidant  de  métaphores 
audacieuses  :  d’abord  la  transposition  d’une  excitation  nerveuse  en  une  image 
(première  métaphore),  puis  la  transformation  de  l'image  en  un  son  (deuxième 
métaphore). La genèse du langage ne suit en aucun cas une voie logique.

III. La vision perspectiviste de la vérité

La  vérité,  selon  Nietzsche,  est  définie  comme  «  une  multitude  mouvante  de 
métaphores, de métonymies, d’anthropomorphismes, bref une somme de relations 
humaines » qui ont été ornées rhétoriquement. Les vérités sont des illusions dont on 
a oublié qu’elles le sont [analogie avec les pièces de monnaie qui ont perdu leur 
effigie et sont traitées seulement comme du métal]. L’exigence de vérité signifie 



l'obligation  morale  de  mentir  selon  une  convention  établie,  de  « mentir  en 
troupeau ». C’est l’oubli de cette situation qui mène au sentiment de la vérité.

Le chercheur de vérité cherche en réalité la métamorphose du monde dans l’homme 
et prend l’homme comme mesure de toutes choses. Il part de l'erreur de croire que 
les choses lui sont données immédiatement en tant que purs objets, oubliant que les 
métaphores  originelles  de  l’intuition  sont  des  métaphores.  La  perception  juste 
(l’expression adéquate d’un objet dans le sujet) est considérée comme une absurdité 
pleine de contradictions, car entre les sphères distinctes du sujet et de l'objet, il n'y a 
pas  de  lien  de  causalité  ou  d'exactitude,  mais  au  plus  un  rapport  esthétique, 
c'est-à-dire une traduction approximative. Une image ou une métaphore, même si 
elle n’est pas nécessaire en soi, finit par acquérir la signification de l’unique image 
nécessaire  si  elle  est  reproduite  des  millions  de  fois  et  léguée  à  travers  les 
générations.

IV. L'impossibilité de construire des connaissances objectives

Tout mot devient immédiatement un concept en s'appliquant à d'innombrables cas 
qui ne sont jamais strictement identiques. Le concept surgit de la « postulation de 
l’identité  du non-identique ».  La formation des  concepts  implique l’abandon de 
caractéristiques particulières arbitraires et l'oubli de ce qui différencie les objets. 
Cette omission du particulier et du réel nous donne le concept, alors que la nature 
ne connaît  ni  concepts,  ni  formes,  ni  genres,  mais seulement un «  x pour nous 
inaccessible et indéfinissable ».

La capacité de faire disparaître les métaphores intuitives dans un schéma abstrait 
élève l'homme au-dessus de l'animal. Dans le domaine de ces schémas, il devient 
possible d'édifier une pyramide logique (un nouveau monde de lois) qui s'oppose au 
monde intuitif  comme étant  mieux établi  et  plus  général.  Ce grand édifice  des 
concepts présente la stricte régularité d'un columbarium romain. Dans ce système, 
la « vérité » consiste à utiliser chaque concept selon sa désignation, en respectant 
l’ordonnance des divisions et des classifications. Cependant, le concept lui-même 
n'est que le résidu d’une métaphore.

L'homme fait preuve d'un « puissant génie de l’architecture » en érigeant un édifice 
conceptuel sur des fondations instables : les concepts. Mais la valeur de la vérité 
découverte dans le domaine de la raison est limitée, car elle est anthropomorphique 
de part en part et ne contient rien qui soit « vrai en soi ». Ce qui nous étonne dans 
les lois de la nature (leur rigueur mathématique) coïncide avec les propriétés que 
nous  adjoignons  nous-mêmes aux choses  (le  temps,  l'espace,  le  nombre).  Nous 
produisons ces formes en nous et les projetons hors de nous. La construction de 
l'édifice conceptuel repose sur ces formes originelles (temps, espace, nombre) qui 
sont présupposées par la création artistique des métaphores.

V et VI. La différence entre la science et l'art 

La science travaille sans relâche à l’élaboration et au rangement des concepts. Elle 
construit le « grand colombarium des concepts », décrit comme le cimetière des 



intuitions, afin d’y faire entrer la totalité du monde empirique (anthropomorphique). 
Le chercheur s’abrite dans cette tour de la science pour se protéger des « puissances 
terribles » qui opposent à la vérité scientifique des « vérités » d’un tout autre genre.

L'instinct fondamental de l'homme à créer des métaphores n'est pas soumis à la 
vérité et, s'il est à peine maîtrisé par la construction du monde conceptuel, il trouve 
un  nouveau  domaine  d'activité  dans  le  mythe  et  l'art.  L'art  déchire  la  trame 
conceptuelle, et l'instinct métaphorique bouscule continuellement les rubriques des 
concepts en instaurant de nouvelles transpositions, visant à donner au monde éveillé 
une forme toujours neuve et charmante, semblable à celle du monde onirique.

Dans  l'art,  l'intellect  est  libre  et  déchargé  de  son  travail  d'esclave.  Il  fête  ses 
Saturnales, jetant les métaphores pêle-mêle et déplaçant les bornes de l'abstraction. 
L'intellect  libéré  révèle  qu'il  n'est  plus  guidé  par  des  concepts,  mais  par  des 
intuitions.

Nietzsche oppose deux figures pour affronter la vie :

- L'homme rationnel, qui désire dominer la vie par la prévoyance et la régularité. Il  
est  guidé  par  les  concepts  et  les  abstractions,  qu’il  utilise  pour  se  protéger  du 
malheur. Il cherche la sincérité et la vérité et fait preuve de dissimulation dans le 
malheur en portant un masque d'une admirable symétrie. 

-  L’homme intuitif,  qui  est  un « héros débordant  de joie  » qui  ne voit  pas  les 
nécessités impérieuses et ne tient pour réelle que la vie déguisée sous l'apparence et  
la beauté. Il est caractérisé par « cet éclat des intuitions métaphoriques et surtout 
cette immédiateté de l’illusion ». Il souffre plus violemment, mais récolte, outre la 
protection  contre  le  malheur,  un  «  éclairement,  un  épanouissement  et  une 
rédemption » fruits de ses intuitions. 

La science et l'art représentent donc deux manières d'utiliser l'intellect : l'une pour 
la  conservation  et  la  protection  par  la  schématisation  et  l'abstraction  (le 
colombarium),,  l'autre  pour  la  création  et  la  célébration  de  l'illusion  par  les 
métaphores (le rêve et le mythe),.

[Analogie] La science construit un immense édifice pour organiser et sécuriser les 
métaphores usées, nous faisant croire que sa structure logique est le réel. L'art, en 
revanche,  est  la  force  créatrice  originelle  qui  s'échappe  de  cet  immeuble  pour 
construire  des  châteaux  de  sable  (les  intuitions)  au  bord  d'une  mer  mouvante, 
sachant pertinemment que ces châteaux sont des illusions, mais y trouvant plus de 
joie et de signification.


	Biographie de Nietzsche
	Vérité et mensonge au sens extra-moral
	STRUCTURE DE L’OUVRAGE
	I. La critique de l'intellect humain (La critique de l'intellect humain)
	II. L'origine arbitraire du langage
	III. La vision perspectiviste de la vérité
	IV. L'impossibilité de construire des connaissances objectives
	V et VI. La différence entre la science et l'art

