Lecture suivie | Nietzsche, Vérité et mensonge au sens extra-moral

ce document est une reproduction du cours, il est pensé comme une prise de notes structurée inspirée
du modele Cornell :

* chaque moment du cours (ou passage lu et expliqué) est introduit par un titre

* surla marge la notion ou l'idée expliquée

* dans le corps du texte, un résumé sous forme de notes

Biographie de Nietzsche

Friedrich Nietzsche (1844-1900) est un philosophe allemand dont I’ceuvre a
profondément marqué la pensée contemporaine. Né a Rocken en Saxe dans une
famille de pasteurs luthériens, il perd son pére trés jeune. Eléve brillant, il étudie la
philologie classique a Bonn puis a Leipzig, ou il découvre Schopenhauer et la
musique de Wagner, deux influences décisives au début de sa carriere.

A seulement 24 ans, Nietzsche est nommé professeur de philologie & 1’université de
Bale, un poste prestigieux qu’il occupe des 1869. Proche de Wagner, il publie La
Naissance de la tragédie, ouvrage qui méle philologie, esthétique et métaphysique
dionysiaque. Mais des la seconde moiti¢ des années 1870, ses doutes sur Wagner, la
religion et la philosophie allemande s’accentuent. Ses problémes de santé le
contraignent a démissionner en 1879 ; il méne alors une vie errante, séjournant en
Suisse, en Italie ou en France.

C’est entre 1878 et 1888 qu’il produit la majorité de son ceuvre, dans un style
aphoristique et analogique : Aurore, Le Gai Savoir, Ainsi parlait Zarathoustra,
Par-dela bien et mal, La Généalogie de la morale, Le Crépuscule des idoles,
L’Antéchrist. 11 y développe des thémes devenus célebres : critique de la morale
chrétienne, perspectivisme, volonté¢ de puissance, mort de Dieu, éternel retour,
figure du surhomme. Son écriture vise a renverser les valeurs occidentales et a
penser une affirmation joyeuse de la vie.

En janvier 1889, Nietzsche sombre dans la folie a Turin. Interné puis pris en charge
par sa mere et sa sceur, il ne publiera plus rien. Il meurt en 1900 & Weimar. L’ére
posthume verra son ceuvre prendre une importance majeure, malgré les
manipulations de sa sceur Elisabeth, et devenir ’'un des foyers essentiels de la
philosophie moderne.

Vérité et mensonge au sens extra-moral

Verité et mensonge au sens extramoral (1873) est un texte de jeunesse ou Nietzsche
¢labore une critique radicale de la vérité. Resté longtemps inédit en raison du
contexte intellectuel et institutionnel de Nietzsche, ce court écrit n’en constitue pas
moins une matrice pour toute sa pensée ultérieure, jusqu’aux ceuvres de maturité et
aux textes posthumes.

Nietzsche rompt avec la conception traditionnelle de la wvérité héritée de
Schopenhauer et de I’idéalisme allemand. Le mot « mensonge » n’y renvoie pas au
mensonge moral ou psychologique, mais a 1’idée de fiction originaire : ce que nous
appelons « vérité » est le produit d’opérations imaginaires, de conventions




linguistiques et de métaphores fossilisées. La vérité est un mensonge extra-moral,
c’est-a-dire une falsification indispensable a la vie, qui se présente faussement
comme absolue et objective.

La philosophie, dans son idéalisme, a occulté ce processus génétique et a posé la
vérité comme pure, indépendante, fondée en soi. En réalité, le langage, la mémoire
et ’intellect fonctionnent comme des instruments de simplification imposant au
flux du monde des formes stabilisées. L’intellect ne recherche pas la vérité, mais
’utile : il fabrique un monde d’apparence ou I’homme peut vivre. Ainsi, la vérité
n’est jamais qu’une interprétation, un effet de notre « force fabulatrice ».

Nietzsche renverse alors le rapport entre vérit¢ et mensonge : la vérité est un
produit tardif du mensonge originaire, un mensonge devenu inconscient et
fonctionnel. L’idéalisme moral, en sacralisant la vérité, produit des idoles qui ne
sont que les formes ultimes du mensonge pieux au service d’une volonté¢ de
puissance. La tache critique de Nietzsche consiste précisément a détruire ces idoles
et a dévoiler le caractére fictif, perspectiviste et vital de toute connaissance.

Cette perspective débouche sur un phénoménalisme du monde intérieur: ce qui
apparait comme un « donné » extérieur dépend d’opérations de projection de
I’esprit. L’ordre du monde est celui que ’on y met [voir Gai savoir, § 109]. Dés
lors, science, religion, art ou amour relévent d’un méme jeu interprétatif, issu du
fond vivant de la volonté de puissance. La vie elle-méme est activité créatrice,
morphologique, et c’est dans ce cadre que Nietzsche réhabilite le « mensonge »
comme dimension poiétique essentielle.

L’aboutissement est un pragmatisme vital : I’homme a besoin du mensonge pour
vivre, car le monde tel qu’il est serait insoutenable sans les fictions que nous
fabriquons. Le perspectivisme affirme alors que la vérité n’est jamais absolue, mais
un point de vue rendu nécessaire par la vie.

Finalement, Nietzsche mesure la portée politique de ce renversement : lorsque la
vérité entrera en conflit avec les mensonges millénaires de la morale et de la
métaphysique, le monde connaitra des bouleversements inédits. L’art apparait alors
comme la forme supérieure de mensonge créateur : il révele la puissance de
I’illusion comme condition de la vie.

STRUCTURE DE L’'OUVRAGE

I. La critique de l'intellect humain (La critique de l'intellect humain)

Nietzsche ouvre son texte par une fable critiquant 1’anthropocentrisme : I’homme
s’imagine détenir un privilege cognitif alors qu’il n’est qu'un animal parmi
d’autres, animé par la préservation de soi. Contre la tradition idéaliste, Nietzsche
affirme un empirisme radical : la sensation est la seule source possible de
connaissance. Pourtant, le passage des sensations aux représentations puis aux
concepts implique une série de « transpositions arbitraires » ou s’installe déja la
falsification. Les concepts — choses, substances, causes, ame, moi — ne sont que




les résidus de métaphores oubliées dont nous avons effacé 1’origine sensible et
poétique.

L'intellect humain est dépeint comme une exception au sein de la nature. Il n’a pas
de mission dépassant le cadre d’une vie humaine. L’intellect est initialement un
auxiliaire donné aux étres les plus défavorisés et éphémeres pour leur conservation
[analogie avec la machoire d’un animal carnivore]. L'orgueil lié a la connaissance
trompe les hommes sur la valeur de leur existence. L’illusion est ’effet le plus
courant de I’intellect.

En tant que moyen de conservation pour l'individu, 'intellect déploie l'essentiel de
ses forces dans la dissimulation. L’art de la dissimulation culmine chez 'homme et
se manifeste par l'illusion. L’homme est profondément plongé dans les illusions et
les réves, et la nature lui dissimule la plupart des choses, méme concernant son
propre corps, pour le maintenir prisonnier d'une conscience « fiére et trompeuse ».
L'homme repose sur un fond impitoyable, avide, insatiable et meurtrier, accroché a

ses réves en quelque sorte comme sur le dos d’un tigre.

Il. L'origine arbitraire du langage

Nietzsche soutient que les mots ne sont pas des reflets fidéles du réel, mais des
métaphores figées et des conventions sociales nécessaires a la communication.
Lorsque I'homme, par nécessité sociale, conclut un traité de paix pour vivre en
société, cela apporte un premier pas vers l'instinct de vérité. La vérité est alors
fixée comme une désignation uniformément valable et contraignante, et la
législation du langage donne les premicres lois de la vérité. Cependant, les hommes
ne haissent pas tant 1'illusion que les conséquences préjudiciables d'un mensonge.
Ils désirent les suites favorables de la vérité qui conservent l'existence [1’utilité de la
vérité, pragmatisme], mais restent indifférents a la connaissance pure ou hostile aux
vérités nuisibles.

Le langage nait non pas de la vérité, mais de la capacité d'oubli de 'homme. Un
mot n'est que la transposition sonore d'une excitation nerveuse. Conclure de cette
excitation a une cause premicre extérieure est une application fausse du principe de
raison. La « chose en soi» reste totalement insaisissable. Le langage désigne
uniquement les rapports des hommes aux choses en s'aidant de métaphores
audacieuses : d’abord la transposition d’une excitation nerveuse en une image
(premicére métaphore), puis la transformation de I'image en un son (deuxi¢me

métaphore). La genése du langage ne suit en aucun cas une voie logique.

lll. La vision perspectiviste de la vérité

La vérité, selon Nietzsche, est définie comme « une multitude mouvante de
métaphores, de métonymies, d’anthropomorphismes, bref une somme de relations
humaines » qui ont été ornées rhétoriquement. Les vérités sont des illusions dont on
a oublié qu’elles le sont [analogie avec les pieces de monnaie qui ont perdu leur
effigie et sont traitées seulement comme du métal]. L’exigence de vérité signifie




l'obligation morale de mentir selon une convention établie, de « mentir en
troupeau ». C’est ’oubli de cette situation qui meéne au sentiment de la vérité.

Le chercheur de vérité cherche en réalité la métamorphose du monde dans I’homme
et prend I’homme comme mesure de toutes choses. Il part de l'erreur de croire que
les choses lui sont données immédiatement en tant que purs objets, oubliant que les
métaphores originelles de 1’intuition sont des métaphores. La perception juste
(I’expression adéquate d’un objet dans le sujet) est considérée comme une absurdité
pleine de contradictions, car entre les sphéres distinctes du sujet et de I'objet, il n'y a
pas de lien de causalit¢ ou d'exactitude, mais au plus un rapport esthétique,
c'est-a-dire une traduction approximative. Une image ou une métaphore, méme si
elle n’est pas nécessaire en soi, finit par acquérir la signification de I’unique image
nécessaire si elle est reproduite des millions de fois et léguée a travers les
générations.

IV. L'impossibilité de construire des connaissances objectives

Tout mot devient immédiatement un concept en s'appliquant a d'innombrables cas
qui ne sont jamais strictement identiques. Le concept surgit de la « postulation de
I’identité¢ du non-identique ». La formation des concepts implique 1’abandon de
caractéristiques particulieéres arbitraires et I'oubli de ce qui différencie les objets.
Cette omission du particulier et du réel nous donne le concept, alors que la nature
ne connait ni concepts, ni formes, ni genres, mais seulement un « x pour nous
inaccessible et indéfinissable ».

La capacité de faire disparaitre les métaphores intuitives dans un schéma abstrait
¢léve 'homme au-dessus de I'animal. Dans le domaine de ces schémas, il devient
possible d'édifier une pyramide logique (un nouveau monde de lois) qui s'oppose au
monde intuitif comme étant mieux établi et plus général. Ce grand édifice des
concepts présente la stricte régularité d'un columbarium romain. Dans ce systéme,
la « vérité » consiste a utiliser chaque concept selon sa désignation, en respectant
I’ordonnance des divisions et des classifications. Cependant, le concept lui-méme
n'est que le résidu d’une métaphore.

L'homme fait preuve d'un « puissant génie de I’architecture » en érigeant un édifice
conceptuel sur des fondations instables : les concepts. Mais la valeur de la vérité
découverte dans le domaine de la raison est limitée, car elle est anthropomorphique
de part en part et ne contient rien qui soit « vrai en soi ». Ce qui nous étonne dans
les lois de la nature (leur rigueur mathématique) coincide avec les propriétés que
nous adjoignons nous-mémes aux choses (le temps, l'espace, le nombre). Nous
produisons ces formes en nous et les projetons hors de nous. La construction de
I'édifice conceptuel repose sur ces formes originelles (temps, espace, nombre) qui
sont présupposées par la création artistique des métaphores.

V et VI. La différence entre la science et I'art

La science travaille sans relache a 1’élaboration et au rangement des concepts. Elle
construit le « grand colombarium des concepts », décrit comme le cimetiere des



intuitions, afin d’y faire entrer la totalit¢ du monde empirique (anthropomorphique).
Le chercheur s’abrite dans cette tour de la science pour se protéger des « puissances
terribles » qui opposent a la vérité scientifique des « vérités » d’un tout autre genre.

L'instinct fondamental de I'homme a créer des métaphores n'est pas soumis a la
vérité et, s'il est a peine maitrisé par la construction du monde conceptuel, il trouve
un nouveau domaine d'activit¢é dans le mythe et l'art. L'art déchire la trame
conceptuelle, et l'instinct métaphorique bouscule continuellement les rubriques des
concepts en instaurant de nouvelles transpositions, visant & donner au monde éveillé
une forme toujours neuve et charmante, semblable a celle du monde onirique.

Dans I'art, l'intellect est libre et déchargé de son travail d'esclave. Il féte ses
Saturnales, jetant les métaphores péle-méle et déplacant les bornes de I'abstraction.
L'intellect libéré révele qu'il n'est plus guidé par des concepts, mais par des
intuitions.

Nietzsche oppose deux figures pour affronter la vie :

- L'homme rationnel, qui désire dominer la vie par la prévoyance et la régularité. Il
est guidé par les concepts et les abstractions, qu’il utilise pour se protéger du
malheur. Il cherche la sincérité et la vérité et fait preuve de dissimulation dans le
malheur en portant un masque d'une admirable symétrie.

- L’homme intuitif, qui est un « héros débordant de joie » qui ne voit pas les
nécessités impérieuses et ne tient pour réelle que la vie déguisée sous l'apparence et
la beauté. Il est caractérisé par « cet €clat des intuitions métaphoriques et surtout
cette immédiateté de I’illusion ». Il souffre plus violemment, mais récolte, outre la
protection contre le malheur, un « éclairement, un épanouissement et une
rédemption » fruits de ses intuitions.

La science et l'art représentent donc deux manicres d'utiliser l'intellect : I'une pour
la conservation et la protection par la schématisation et l'abstraction (le
colombarium),, l'autre pour la création et la célébration de l'illusion par les
métaphores (le réve et le mythe),.

[Analogie] La science construit un immense édifice pour organiser et sécuriser les
métaphores usées, nous faisant croire que sa structure logique est le réel. L'art, en
revanche, est la force créatrice originelle qui s'échappe de cet immeuble pour
construire des chateaux de sable (les intuitions) au bord d'une mer mouvante,
sachant pertinemment que ces chateaux sont des illusions, mais y trouvant plus de
joie et de signification.



	Biographie de Nietzsche
	Vérité et mensonge au sens extra-moral
	STRUCTURE DE L’OUVRAGE
	I. La critique de l'intellect humain (La critique de l'intellect humain)
	II. L'origine arbitraire du langage
	III. La vision perspectiviste de la vérité
	IV. L'impossibilité de construire des connaissances objectives
	V et VI. La différence entre la science et l'art

