10

20

30

40

L’allégorie de la caverne

Des étranges prisonniers

[514a] Socrate — Eh bien, apres cela compare notre nature, considérée sous ’angle de I'éducation
et de I'absence éducation, a la situation suivante. Représente-toi des hommes dans une sorte
d’habitation souterraine en forme de caverne. Cette habitation posseéde une entrée disposée en
longueur, remontant de bas en haut tout le long de la caverne vers la lumiere. Les hommes sont
dans cette grotte depuis I’enfance, les jambes et le cou ligotés de la sorte qu’ils restent sur place et ne
peuvent regarder que ce qui se trouve devant eux, incapables de tourner la téte a cause de leurs
liens. Représente-toi la lumiere d’'un feu qui briile sur une hauteur loin derriere eux et, entre le feu
et les hommes enchainés, un chemin sur la hauteur, le long duquel tu peux voir I’élévation d’un petit
mur, du genre de ces cloisons qu'on trouve chez les montreurs de marionnettes et qu’ils érigent pour
les séparer des gens. Par-dessus ces cloisons, ils montrent leurs merveilles. [...] Imagine aussi, le
long de ce muret, des hommes qui portent toutes sortes d’objets fabriqués qui dépassent le muret,
des statues d’hommes [515a] et d’autres animaux, fagonnées en pierre, en bois et en toute espece de
matériau. Parmi ces porteurs, c’est bien normal, certains parlent, d’autres se taisent.

Glaucon — Tu décris 13, une image étrange et de bien étranges prisonniers.

S. — IIs sont semblables a nous. Pour commencer, crois-tu en effet que de tels hommes auraient
pu voir quoi que ce soit d’autre, d’eux-mémes et les uns des autres, si ce ne sont les ombres qui se
projettent, sous l'effet du feu, sur la paroi de la grotte en face d’eux ?

G. — Comment auraient-ils pu, puisqu’ils ont été forcés leur vie durant de garder la téte
immobile ?

S. — Qu’en est-il des objets transportés ? N’est-ce pas la méme chose ?

G. — Bien siir que si.

S. — Alors, s’ils avaient la possibilité de discuter les uns avec les autres, n’es-tu pas d’avis qu’ils
considéreraient comme des étres réels les choses qu’ils voient ?

G. — Si, nécessairement.

S. — Et que se passerait-il si la prison recevait aussi un écho provenant de la paroi d’en face ?
Chaque fois que 'un de ceux qui passent se mettrait a parler, crois-tu qu’ils penseraient que celui
qui parle est quelque chose d’autre que 'ombre qui passe ?

G. — Par Zeus, non, je ne le crois pas.

S. — Mais alors, de tels hommes considéreraient que le vrai n’est absolument rien d’autre que les
ombres des objets fabriqués.

G. — De toute nécessité.

La délivrance
S. — Examine des lors la situation qui résulterait de la libération de leurs liens et de la guérison de
leur égarement, dans I’éventualité oti, dans le cours des choses, il leur arriverait ce qui suit. Chaque
fois que I'un d’entre eux serait détaché et contraint de se lever subitement, de retourner la téte, de
marcher et de regarder vers la lumiéere, a chacun de ces mouvements il souffrirait, et 'éblouissement
le rendrait incapable de distinguer ces choses dont il voyait auparavant les ombres. Que crois-tu
qu’il répondrait si quelqu’un lui disait que tout a I'heure il ne voyait que des lubies, alors que
maintenant, dans une plus grande proximité de ce qui est réellement, et tourné davantage vers ce
qui est réellement, il voit plus correctement ? Surtout si, en lui montrant chacune des choses qui
passent, on le contraint de répondre a la question : qu’est-ce que c’est ? Ne crois-tu pas qu’il serait
incapable de répondre et qu’il penserait que les choses qu’il voyait auparavant étaient plus vraies
que celles qu’on lui montre a présent ?
G. — Bien plus vraies.

> organon.uzeta.eu


https://www.organon.uzeta.eu/

50

60

70

80

90

S. — Et de plus, si on le forcait a regarder en face la lumieére elle-méme, n’aurait-il pas mal aux
yeux et ne la fuirait-il pas en se retournant vers ces choses qu’il est en mesure de distinguer ? Et ne
considérerait-il pas que ces choses-la sont réellement plus claires que celles qu’on lui montre ?

G. — Cest le cas.

S. — Si par ailleurs on le tirait de la par la force, en le faisant remonter la pente raide et si on ne le
lachait pas avant de I’avoir sorti dehors a la lumiére du soleil, n’en souffrirait-il pas [516a] et ne
s’'indignerait-il pas d’étre tiré de la sorte ? Et lorsqu’il arriverait a la lumiere, les yeux éblouis par
I’éclat du jour, serait-il capable de voir ne fiit-ce qu'une seule des choses qu’a présent on lui dirait
étre vraies ?

G. — Non, il ne le serait pas en tout cas pas sur le coup.

S. — Je crois bien qu’il aurait besoin de s’habituer, s’il doit en venir a voir les choses d’en-haut. Il
distinguerait d’abord plus aisément les ombres, et apres cela, sur les eaux, les images des hommes et
des autres étres qui s’y reflétent, et plus tard encore ces étres eux-mémes. A la suite de quoi, il
pourrait contempler plus facilement, de nuit, ce qui se trouve dans le ciel, et le ciel lui-méme, en
dirigeant son regard vers la lumiere des astres et de la lune, qu’il ne contemplerait de jour le soleil et
sa lumieére. [...] Alors, je pense que c’est seulement au terme de cela qu’il serait enfin capable de
discerner le soleil, non pas dans ses manifestations sur les eaux ou dans un lieu qui lui est étranger,
mais lui-méme en lui-méme, dans son espace propre, et de le contempler tel qu’il est.

G. — Nécessairement.

S. — Et apres cela, dés lors, il en inférerait au sujet du soleil que c’est lui qui produit les saisons et
les années, et qui régit tout ce qui se trouve dans le lieu visible, et qui est cause d’une certaine
maniére de tout ce qu’ils voyaient la-bas.

G. — Il est clair qu’il en arriverait la ensuite.

Le retour

S. — Mais alors quoi ? Ne crois-tu pas que, se remémorant sa premiére habitation, et la sagesse de
la-bas, et ceux qui étaient alors ses compagnons de prison, il se réjouirait du changement, tandis
qu’eux il les plaindrait ?

G. — Si, certainement.

S. — Les honneurs et les louanges qu’ils étaient susceptibles de recevoir alors les uns des autres,
et les privileges conférés a celui qui distinguait avec le plus d’acuité les choses qui passaient et se
rappelait le mieux celles qui défilaient habituellement avant les autres, lesquelles apres et lesquelles
ensemble, celui qui était le plus capable de deviner, a partir de cela, ce qui allait venir, celui-1a, es-tu
d’avis qu’il désirerait posséder ces privileges et qu’il envierait ceux qui, chez ces hommes-1a,
recoivent les honneurs et auxquels on confie le pouvoir ? Ou bien crois-tu qu’il éprouverait ce dont
parle Homere, et qu’il préférerait de beaucoup étant aide-laboureur, étre aux gages d’un autre
homme, un sans terre et subir tout au monde plutét que de s’en remettre a 'opinion et de vivre de
cette maniere ?

G. — C’est vrai, je crois pour ma part qu’il accepterait de tout subir plutot que de vivre de cette
maniere.

S. — Alors, réfléchis bien a ceci. Si, a nouveau, un tel homme descendait pour prendre place au
méme endroit, n’aurait-il pas les yeux remplis d’obscurité, ayant quitté tout d'un coup le soleil ?

G. — Si, certainement.

S. — Alors, sl lui fallait de nouveau concourir avec ceux qui se trouvent toujours prisonniers la-
bas, en formulant des jugements pour discriminer les ombres de la-bas, dans cet instant ou il se
trouve alors aveuglé, avant que [517a] ses yeux ne se soient remis et le temps requis pour qu’il
s’habitue étant loin d’étre négligeable, ne serait-il pas 'objet de moqueries et ne dirait-on pas de lui
"comme il a gravi le chemin qui méne la-haut, il revient les yeux ruinés", et encore : "cela ne vaut
méme pas la peine d’essayer d’aller 1a-haut ?". Quant a celui qui entreprendrait de les détacher et de



les conduire en haut, s’ils avaient le pouvoir de s’emparer de lui de quelque facon et de le tuer, ne le
tueraient-ils pas ?
G. — Si, absolument.

extrait et adapté de Platon, La République, livre VII, 514a-516e,
trad. G. Leroux, Paris, Flammarion, 2002, p. 358-364.

Questions

a. Les prisonniers pensent avoir affaire a la réalité. Peuvent-ils savoir qu’ils ne voient que des ombres ? Se sentent-ils
prisonniers ?

b. A partir de ce texte, définissez la nature de Pillusion. En quoi lillusion n’est pas une simple erreur ?

c. Platon nous dit qu’il faut tirer de force un prisonnier. Expliquez pourquoi. Le prisonnier se teprésente-t-il, au
départ, sa délivrance comme une vraie délivrance ?

d. Décrivez précisément les étapes de la découverte du monde extérieur. Pourquoi faut-il autant de temps ? Pourquoi
une gradation est-elle nécessaire ?

e. Au terme de son ascension, qu’est-ce que I'initié sait de plus que les prisonniers de la caverne ? Ceux-ci ont-ils les
moyens de le croire ?

f. Qu’est-ce qui rend P'attitude de celui qui est revenu haissable aux yeux de ceux qui sont restés ?

Commentaire

Pourquoi rechercher la vérité plutdt qu’en rester a 'opinion de chacun ?



Questions | Corrigé

a. Les prisonniers pensent avoir affaire a la réalité. Peuvent-ils savoir qu’ils ne voient que des
ombres ? Se sentent-ils prisonniers ?

Les prisonniers vivent depuis toujours enchainés, fixant le mur de la caverne ou se projettent des ombres.
Ces apparences sont, pour eux, la seule réalité possible, puisqu’ils n’ont jamais rien per¢u d’autre. Ils ne
peuvent donc pas soupgonner qu’il existe un monde extérieur ni que les ombres ne sont que des reflets.
Leur ignorance n’est pas une faute, mais une limitation de leur expérience sensible : ils confondent les
effets avec les causes. De plus, ils ne se sentent pas prisonniers, car ils ignorent la liberté. Pour eux, la
caverne est tout Punivers. Cette situation illustre la puissance de ’habitude et de Popinion : on s’attache a ce
qu’on connait, méme si c’est illusoire. Le premier obstacle a la vérité est donc Iignorance satisfaite, celle
qui ne sait méme pas qu’elle ignore.

b. A partir de ce texte, définissez la nature de Pillusion. En quoi Pillusion n’est pas une simple
erreur ?

L’illusion, chez Platon, est plus profonde qu’une simple erreur de jugement. L’erreur suppose qu’on se
trompe sur un point précis, mais qu'on puisse reconnaitre la faute et la corriger. L’illusion, au contraire,
structure tout notre rapport au réel : on ne voit pas les choses comme elles sont, mais a travers des images
trompeuses. Les prisonniers de la caverne ne savent pas qu’ils se trompent, car ils n’ont aucun moyen de
comparer leurs perceptions a la réalité. Leur illusion est totale et vécue comme vraie. C’est pourquoi Platon
distingue I'illusion du simple mensonge : elle est une ignorance involontaire, une croyance enracinée dans
les sens et dans la coutume. La philosophie commence justement quand ’homme soupgonne cette illusion
et entreprend de s’en libérer par la raison et I’éducation.

c. Platon nous dit qu’il faut tirer de force un prisonnier. Expliquez pourquoi. Le prisonnier se
représente-t-il, au départ, sa délivrance comme une vraie délivrance ?

Platon insiste sur le fait que le prisonnier doit étre détaché de force, car nul ne quitte spontanément
Iillusion. Habitué a ses ombres, il craint la lumiére et souffre quand il la découvre. La vérité est d’abord une
épreuve : elle aveugle, déstabilise, oblige a remettre en cause tout ce qu'on croyait. Ainsi, la libération n’est
pas percue comme un bien, mais comme une douleur et une menace. I.’éducation philosophique, pour
Platon, consiste précisément en ce travail de contrainte : arracher ’ame a 'ignorance, 'obliger a se tourner
vers ce qui est réellement. Le prisonnier, au départ, voudrait retourner a ses illusions familiéres. Ce n’est
qu’apres un long effort qu’il comprendra que sa délivrance est une vraie libération : il aura alors conquis,
par lui-méme, la vision du vrai.

d. Décrivez précisément les étapes de la découverte du monde extérieur. Pourquoi faut-il autant
de temps ? Pourquoi une gradation est-elle nécessaire ?

La sortie de la caverne suit une progression lente et graduée, car 'esprit ne peut passer brusquement de
I'ombre a la lumiere. D’abord, le prisonnier voit les objets réels éclairés par le feu, puis il s’éleve vers la
sortie et distingue les reflets dans ’eau, ensuite les choses elles-mémes a la lumiére du jour, enfin il
contemple le soleil, symbole du Bien et de la vérité supréme. Cette ascension figure le chemin de
I’éducation de ’ame, de I'opinion a la science, de 'apparence a I'intelligible. La gradation est nécessaire, car
Iintelligence doit s’habituer progressivement a la clarté du vrai. Trop de lumicre aveugle I'ceil non exercé.
Le temps symbolise ici le travail de formation intellectuelle et morale : la connaissance n’est pas donnée,
elle s’acquiert par un lent apprentissage de la liberté intérieure.



e. Au terme de son ascension, qu’est-ce que l’initi¢ sait de plus que les prisonniers de la caverne ?
Ceux-ci ont-ils les moyens de le croire ?

L’initié, parvenu a la contemplation du soleil, comprend enfin la cause de toute chose : le Bien, source de
vérité et de réalité. Il sait que les ombres ne sont que des apparences, et que les opinions humaines
reposent sur des reflets du vrai. Il a donc atteint la connaissance des essences, le savoir intellectuel et non
plus sensible. Mais les prisonniers restés dans la caverne ne peuvent le croire : leur langage, leur expérience
et leurs critéres de réalité sont enfermés dans 'ombre. Pour eux, ce qu’il dit n’a aucun sens. L'initié possede
une connaissance qu’ils ne peuvent partager, faute d’avoir fait le méme chemin intérieur. Ce décalage entre
savoir et ignorance illustre la difficulté de transmettre la vérité a ceux qui vivent encore dans I'opinion.

f. Qu’est-ce qui rend Pattitude de celui qui est revenu haissable aux yeux de ceux qui sont restés ?

Lorsqu’il revient dans la caverne, le philosophe initié est mal vu et rejeté. Ses yeux, habitués a la lumicre,
voient mal dans I'obscurité ; les prisonniers en concluent qu’il s’est affaibli, voire qu’il a perdu la raison. Sa
parole dérange, car elle remet en cause leur monde et leurs certitudes. Platon montre ainsi que I'ignorance
se défend : les hommes préférent leurs illusions rassurantes a une vérité qui bouleverse leur confort. Le
sage devient donc un étranger, parfois un ennemi, car il menace ordre établi des croyances. Cette haine du
vrai annonce le sort de Socrate, mis a mort pour avoir voulu instruire ses concitoyens. L’allégorie illustre
ainsi une legon politique et morale : éduquer, c’est affronter la résistance de ceux qui préférent I'esclavage
de I'opinion a la liberté de la pensée.



