
L’allégorie de la caverne
Des étranges prisonniers

[514a] Socrate – Eh bien, après cela compare notre nature, considérée sous l’angle de l’éducation 
et  de  l’absence  éducation,  à  la  situation  suivante.  Représente-toi  des  hommes  dans  une  sorte 
d’habitation  souterraine  en  forme de  caverne.  Cette  habitation  possède  une  entrée  disposée  en 
longueur, remontant de bas en haut tout le long de la caverne vers la lumière. Les hommes sont 
dans cette grotte depuis l’enfance, les jambes et le cou ligotés de la sorte qu’ils restent sur place et ne 
peuvent regarder que ce qui se trouve devant eux, incapables de tourner la tête à cause de leurs 
liens. Représente-toi la lumière d’un feu qui brûle sur une hauteur loin derrière eux et, entre le feu  
et les hommes enchaînés, un chemin sur la hauteur, le long duquel tu peux voir l’élévation d’un petit  
mur, du genre de ces cloisons qu’on trouve chez les montreurs de marionnettes et qu’ils érigent pour 
les séparer des gens. Par-dessus ces cloisons, ils montrent leurs merveilles. […] Imagine aussi, le 
long de ce muret, des hommes qui portent toutes sortes d’objets fabriqués qui dépassent le muret, 
des statues d’hommes [515a] et d’autres animaux, façonnées en pierre, en bois et en toute espèce de 
matériau. Parmi ces porteurs, c’est bien normal, certains parlent, d’autres se taisent.

Glaucon – Tu décris là, une image étrange et de bien étranges prisonniers. 
S. – Ils sont semblables à nous. Pour commencer, crois-tu en effet que de tels hommes auraient 

pu voir quoi que ce soit d’autre, d’eux-mêmes et les uns des autres, si ce ne sont les ombres qui se  
projettent, sous l’effet du feu, sur la paroi de la grotte en face d’eux ?

G.  –  Comment  auraient-ils  pu,  puisqu’ils  ont  été  forcés  leur  vie  durant  de  garder  la  tête  
immobile ?

S. – Qu’en est-il des objets transportés ? N’est-ce pas la même chose ?
G. – Bien sûr que si.
S. – Alors, s’ils avaient la possibilité de discuter les uns avec les autres, n’es-tu pas d’avis qu’ils  

considéreraient comme des êtres réels les choses qu’ils voient ? 
G. – Si, nécessairement. 
S. – Et que se passerait-il si la prison recevait aussi un écho provenant de la paroi d’en face ?  

Chaque fois que l’un de ceux qui passent se mettrait à parler, crois-tu qu’ils penseraient que celui 
qui parle est quelque chose d’autre que l’ombre qui passe ? 

G. – Par Zeus, non, je ne le crois pas. 
S. – Mais alors, de tels hommes considéreraient que le vrai n’est absolument rien d’autre que les 

ombres des objets fabriqués. 
G. – De toute nécessité.

La délivrance
S. – Examine dès lors la situation qui résulterait de la libération de leurs liens et de la guérison de 

leur égarement, dans l’éventualité où, dans le cours des choses, il leur arriverait ce qui suit. Chaque 
fois que l’un d’entre eux serait détaché et contraint de se lever subitement, de retourner la tête, de  
marcher et de regarder vers la lumière, à chacun de ces mouvements il souffrirait, et l’éblouissement 
le rendrait incapable de distinguer ces choses dont il voyait auparavant les ombres. Que crois-tu 
qu’il  répondrait  si  quelqu’un lui  disait  que tout  à  l’heure il  ne voyait  que des lubies,  alors  que  
maintenant, dans une plus grande proximité de ce qui est réellement, et tourné davantage vers ce 
qui est réellement, il voit plus correctement ? Surtout si, en lui montrant chacune des choses qui 
passent, on le contraint de répondre à la question : qu’est-ce que c’est ? Ne crois-tu pas qu’il serait 
incapable de répondre et qu’il penserait que les choses qu’il voyait auparavant étaient plus vraies  
que celles qu’on lui montre à présent ? 

G. – Bien plus vraies. 

► organon.uzeta.eu

10

20

30

40

https://www.organon.uzeta.eu/


S. – Et de plus, si on le forçait à regarder en face la lumière elle-même, n’aurait-il pas mal aux 
yeux et ne la fuirait-il pas en se retournant vers ces choses qu’il est en mesure de distinguer ? Et ne 
considérerait-il pas que ces choses-là sont réellement plus claires que celles qu’on lui montre ? 

G. – C’est le cas.  
S. – Si par ailleurs on le tirait de là par la force, en le faisant remonter la pente raide et si on ne le  

lâchait pas avant de l’avoir sorti dehors à la lumière du soleil, n’en souffrirait-il pas [516a] et ne 
s’indignerait-il pas d’être tiré de la sorte ? Et lorsqu’il arriverait à la lumière, les yeux éblouis par 
l’éclat du jour, serait-il capable de voir ne fût-ce qu’une seule des choses qu’à présent on lui dirait  
être vraies ? 

G. – Non, il ne le serait pas en tout cas pas sur le coup. 
S. – Je crois bien qu’il aurait besoin de s’habituer, s’il doit en venir à voir les choses d’en-haut. Il 

distinguerait d’abord plus aisément les ombres, et après cela, sur les eaux, les images des hommes et 
des autres êtres qui s’y reflètent, et plus tard encore ces êtres eux-mêmes. A la suite de quoi, il 
pourrait contempler plus facilement, de nuit, ce qui se trouve dans le ciel, et le ciel lui-même, en  
dirigeant son regard vers la lumière des astres et de la lune, qu’il ne contemplerait de jour le soleil et 
sa lumière. […] Alors, je pense que c’est seulement au terme de cela qu’il serait enfin capable de  
discerner le soleil, non pas dans ses manifestations sur les eaux ou dans un lieu qui lui est étranger, 
mais lui-même en lui-même, dans son espace propre, et de le contempler tel qu’il est. 

G. – Nécessairement. 
S. – Et après cela, dès lors, il en inférerait au sujet du soleil que c’est lui qui produit les saisons et 

les années, et qui régit tout ce qui se trouve dans le lieu visible, et qui est cause d’une certaine 
manière de tout ce qu’ils voyaient là-bas. 

G. – Il est clair qu’il en arriverait là ensuite.

Le retour
S. – Mais alors quoi ? Ne crois-tu pas que, se remémorant sa première habitation, et la sagesse de 

là-bas, et ceux qui étaient alors ses compagnons de prison, il se réjouirait du changement, tandis  
qu’eux il les plaindrait ? 

G. – Si, certainement. 
S. – Les honneurs et les louanges qu’ils étaient susceptibles de recevoir alors les uns des autres, 

et les privilèges conférés à celui qui distinguait avec le plus d’acuité les choses qui passaient et se  
rappelait le mieux celles qui défilaient habituellement avant les autres, lesquelles après et lesquelles 
ensemble, celui qui était le plus capable de deviner, à partir de cela, ce qui allait venir, celui-là, es-tu  
d’avis  qu’il  désirerait  posséder  ces  privilèges  et  qu’il  envierait  ceux  qui,  chez  ces  hommes-là,  
reçoivent les honneurs et auxquels on confie le pouvoir ? Ou bien crois-tu qu’il éprouverait ce dont 
parle  Homère,  et  qu’il  préférerait  de  beaucoup étant  aide-laboureur,  être  aux  gages  d’un autre 
homme, un sans terre et subir tout au monde plutôt que de s’en remettre à l’opinion et de vivre de 
cette manière ? 

G. – C’est vrai, je crois pour ma part qu’il accepterait de tout subir plutôt que de vivre de cette  
manière.

S. – Alors, réfléchis bien à ceci. Si, à nouveau, un tel homme descendait pour prendre place au 
même endroit, n’aurait-il pas les yeux remplis d’obscurité, ayant quitté tout d’un coup le soleil ? 

G. – Si, certainement. 
S. – Alors, s’il lui fallait de nouveau concourir avec ceux qui se trouvent toujours prisonniers là-

bas, en formulant des jugements pour discriminer les ombres de là-bas, dans cet instant où il se  
trouve alors aveuglé, avant que [517a] ses yeux ne se soient remis et le temps requis pour qu’il 
s’habitue étant loin d’être négligeable, ne serait-il pas l’objet de moqueries et ne dirait-on pas de lui 
"comme il a gravi le chemin qui mène là-haut, il revient les yeux ruinés", et encore : "cela ne vaut  
même pas la peine d’essayer d’aller là-haut ?". Quant à celui qui entreprendrait de les détacher et de 

- 2 -

50

60

70

80

90



les conduire en haut, s’ils avaient le pouvoir de s’emparer de lui de quelque façon et de le tuer, ne le  
tueraient-ils pas ?

G. – Si, absolument. 

extrait et adapté de Platon, La République, livre VII, 514a-516e, 
trad. G. Leroux, Paris, Flammarion, 2002, p. 358-364.

Questions
a. Les prisonniers pensent avoir affaire à la réalité. Peuvent-ils savoir qu’ils ne voient que des ombres ? Se sentent-ils 
prisonniers ?
b. À partir de ce texte, définissez la nature de l’illusion. En quoi l’illusion n’est pas une simple erreur ?
c. Platon nous dit qu’il faut tirer de force un prisonnier. Expliquez pourquoi. Le prisonnier se représente-t-il, au 
départ, sa délivrance comme une vraie délivrance ?
d. Décrivez précisément les étapes de la découverte du monde extérieur. Pourquoi faut-il autant de temps  ? Pourquoi 
une gradation est-elle nécessaire ?
e. Au terme de son ascension, qu’est-ce que l’initié sait de plus que les prisonniers de la caverne ? Ceux-ci ont-ils les 
moyens de le croire ?
f. Qu’est-ce qui rend l’attitude de celui qui est revenu haïssable aux yeux de ceux qui sont restés ?

Commentaire
Pourquoi rechercher la vérité plutôt qu’en rester à l’opinion de chacun ?

- 3 -



Questions | Corrigé

a. Les prisonniers pensent avoir affaire à la réalité. Peuvent-ils savoir qu’ils ne voient que des  
ombres ? Se sentent-ils prisonniers ?

Les prisonniers vivent depuis toujours enchaînés, fixant le mur de la caverne où se projettent des ombres.  
Ces apparences sont, pour eux,  la seule réalité possible, puisqu’ils n’ont jamais rien perçu d’autre. Ils ne 
peuvent donc pas soupçonner qu’il existe un monde extérieur ni que les ombres ne sont que des reflets. 
Leur ignorance n’est pas une faute, mais une  limitation de leur expérience sensible : ils confondent les 
effets avec les causes. De plus, ils ne se sentent pas prisonniers, car ils ignorent la liberté. Pour eux, la 
caverne est tout l’univers. Cette situation illustre la puissance de l’habitude et de l’opinion : on s’attache à ce 
qu’on connaît, même si c’est illusoire. Le premier obstacle à la vérité est donc l’ignorance satisfaite, celle 
qui ne sait même pas qu’elle ignore.

b. À partir de ce texte, définissez la nature de l’illusion. En quoi l’illusion n’est pas une simple 
erreur ?

L’illusion, chez Platon, est plus profonde qu’une simple erreur de jugement. L’erreur suppose qu’on se 
trompe sur un point précis, mais qu’on puisse reconnaître la faute et la corriger. L’illusion, au contraire,  
structure tout notre rapport au réel : on ne voit pas les choses comme elles sont, mais à travers des images 
trompeuses. Les prisonniers de la caverne ne savent pas qu’ils se trompent, car ils n’ont aucun moyen de  
comparer leurs perceptions à la réalité. Leur illusion est totale et vécue comme vraie. C’est pourquoi Platon 
distingue l’illusion du simple mensonge : elle est une ignorance involontaire, une croyance enracinée dans 
les sens et dans la coutume. La philosophie commence justement quand l’homme soupçonne cette illusion 
et entreprend de s’en libérer par la raison et l’éducation.

c. Platon nous dit qu’il faut tirer de force un prisonnier. Expliquez pourquoi. Le prisonnier se 
représente-t-il, au départ, sa délivrance comme une vraie délivrance ?

Platon insiste sur le  fait  que le  prisonnier doit  être  détaché de force,  car  nul  ne quitte spontanément 
l’illusion. Habitué à ses ombres, il craint la lumière et souffre quand il la découvre. La vérité est d’abord une 
épreuve : elle aveugle, déstabilise, oblige à remettre en cause tout ce qu’on croyait. Ainsi, la libération n’est 
pas perçue comme un bien, mais comme une  douleur et une  menace. L’éducation philosophique, pour 
Platon, consiste précisément en ce travail de contrainte : arracher l’âme à l’ignorance, l’obliger à se tourner 
vers ce qui est réellement. Le prisonnier, au départ, voudrait retourner à ses illusions familières. Ce n’est  
qu’après un long effort qu’il comprendra que sa délivrance est une vraie libération : il aura alors conquis,  
par lui-même, la vision du vrai.

d. Décrivez précisément les étapes de la découverte du monde extérieur. Pourquoi faut-il autant 
de temps ? Pourquoi une gradation est-elle nécessaire ?

La sortie de la caverne suit une progression lente et graduée, car l’esprit ne peut passer brusquement de 
l’ombre à la lumière. D’abord, le prisonnier voit les  objets réels éclairés par le feu, puis il s’élève vers la 
sortie  et  distingue  les  reflets  dans  l’eau,  ensuite  les  choses  elles-mêmes à  la  lumière  du jour,  enfin  il 
contemple  le  soleil,  symbole  du  Bien  et  de  la  vérité  suprême.  Cette  ascension  figure  le  chemin  de 
l’éducation de l’âme, de l’opinion à la science, de l’apparence à l’intelligible. La gradation est nécessaire, car 
l’intelligence doit s’habituer progressivement à la clarté du vrai. Trop de lumière aveugle l’œil non exercé. 
Le temps symbolise ici le travail de formation intellectuelle et morale : la connaissance n’est pas donnée, 
elle s’acquiert par un lent apprentissage de la liberté intérieure.

- 4 -



e. Au terme de son ascension, qu’est-ce que l’initié sait de plus que les prisonniers de la caverne ?  
Ceux-ci ont-ils les moyens de le croire ?

L’initié, parvenu à la contemplation du soleil, comprend enfin la cause de toute chose : le Bien, source de 
vérité  et  de réalité.  Il  sait  que les  ombres ne sont  que des apparences,  et  que les  opinions humaines  
reposent sur des reflets du vrai. Il a donc atteint la connaissance des essences, le savoir intellectuel et non 
plus sensible. Mais les prisonniers restés dans la caverne ne peuvent le croire : leur langage, leur expérience 
et leurs critères de réalité sont enfermés dans l’ombre. Pour eux, ce qu’il dit n’a aucun sens. L’initié possède 
une connaissance qu’ils ne peuvent partager, faute d’avoir fait le même chemin intérieur. Ce décalage entre 
savoir et ignorance illustre la difficulté de transmettre la vérité à ceux qui vivent encore dans l’opinion.

f. Qu’est-ce qui rend l’attitude de celui qui est revenu haïssable aux yeux de ceux qui sont restés ?

Lorsqu’il revient dans la caverne, le philosophe initié est mal vu et rejeté. Ses yeux, habitués à la lumière, 
voient mal dans l’obscurité ; les prisonniers en concluent qu’il s’est affaibli, voire qu’il a perdu la raison. Sa  
parole dérange, car elle remet en cause leur monde et leurs certitudes. Platon montre ainsi que l’ignorance 
se défend : les hommes préfèrent leurs illusions rassurantes à une vérité qui bouleverse leur confort. Le 
sage devient donc un étranger, parfois un ennemi, car il menace l’ordre établi des croyances. Cette haine du 
vrai annonce le sort de Socrate, mis à mort pour avoir voulu instruire ses concitoyens. L’allégorie illustre  
ainsi une leçon politique et morale : éduquer, c’est affronter la résistance de ceux qui préfèrent l’esclavage 
de l’opinion à la liberté de la pensée.

- 5 -


