
Penser par la parole
La parole n’est pas le « signe » de la pensée, si l’on entend par là un phénomène qui en annonce 

un autre  comme la  fumée annonce  le  feu.  La  parole  et  la  pensée  n’admettraient  cette  relation 
extérieure  que  si  elles  étaient  l’une  et  l’autre  thématiquement  données ;  en  réalité  elles  sont 
enveloppées l’une dans l’autre, le sens est pris dans la parole et la parole est l’existence extérieure du 
sens. Nous ne pourrons pas davantage admettre, comme on le fait d’ordinaire, que la parole soit un 
simple moyen de fixation, ou encore l’enveloppe et le vêtement de la pensée. Pourquoi serait-il plus 
aisé de se rappeler des mots ou des phrases que de se rappeler de ses pensées, si les prétendues  
images  verbales  ont  besoin  d’être  reconstruites  à  chaque  fois ?  Et  pourquoi  la  pensée 
chercherait-elle à se doubler ou à se revêtir d’une suite de vociférations, si elles ne portaient et ne  
contenaient en elles-mêmes leur sens ? Les mots ne peuvent être les « forteresses de la pensée », et 
la  pensée  ne  peut  chercher  l’expression  que  si  les  paroles  sont  par  elles-mêmes  un  texte 
compréhensible et si la parole possède une puissance de significations qui lui soit propre. […] La 
pensée n’est rien d’« intérieur », elle n’existe pas hors du monde et hors des mots. Ce qui nous 
trompe là-dessus, ce qui nous fait croire à une pensée qui existerait pour soi avant l’expression, ce  
sont  les  pensées  déjà  constituées  et  déjà  exprimées  que  nous  pouvons  rappeler  à  nous 
silencieusement et par lesquelles nous nous donnons l’illusion d’une vie intérieure. Mais en réalité 
ce silence prétendu est bruissant de paroles, cette vie intérieure est un langage intérieur. La pensée 
« pure » se réduit à un certain vide de la conscience, à un vœu instantané. L’intention significative 
nouvelle ne se connaît elle-même qu’en se recouvrant de significations déjà disponibles, résultats  
d’actes d’expression antérieurs. Les significations disponibles s’entrelacent soudain selon une loi 
inconnue,  et  une  fois  pour  toutes  un  nouvel  être  culturel  a  commencé  d’exister.  La  pensée  et 
l’expression se constituent donc simultanément, lorsque notre acquis culturel se mobilise au service 
de cette loi inconnue, comme notre corps soudain se prête à un geste nouveau dans l’acquisition de 
l’habitude. La parole est un véritable geste et elle contient son sens comme le geste contient le sien. 
[…] La parole est un geste et sa signification un monde.

Maurice Merleau-Ponty, Phénoménologie de la perception, Paris, Gallimard, 1945, p. 211-214

Questions

1. Quel est l'idée directrice du texte ? Repérer le thème principal de l'extrait, énoncer le problème soulevé  
par l'auteur et sa thèse.

2.  Montrer l’articulation de l’extrait.  Repérer les différents moments du texte en faisant référence à la 
numérotation des lignes. 

3. Pourquoi Merleau-Ponty refuse-t-il de concevoir la parole comme un simple signe de la pensée ? 

4. Comment Merleau-Ponty critique-t-il l’idée d’une pensée intérieure ? 

5. En quel sens la parole est-elle comparable à un geste ? 

► organon.uzeta.eu

2

4

6

8

10

12

14

16

18

20

22

24

https://www.organon.uzeta.eu/


Questions | Corrigé

1. Quel est l'idée directrice du texte ? Repérer le thème principal de l'extrait, énoncer le problème 
soulevé par l'auteur et sa thèse.

Le thème principal de l’extrait est la question de la brièveté de la vie. Le problème soulevé par Sénèque est  
de  savoir  si  la  nature  est  réellement  avare  en  donnant  à  l’homme une existence  trop courte,  comme 
beaucoup le pensent, ou si le mal vient plutôt de la manière dont les hommes emploient leur temps. Sa  
thèse est claire : ce n’est pas la nature qui nous fait vivre trop peu, mais nous qui dissipons notre vie par  
nos passions, notre inertie ou des occupations futiles. Ainsi, la vie n’est pas trop brève en elle-même : elle  
suffit à accomplir de grandes choses si elle est bien utilisée.

2.Montrer l’articulation de l’extrait. Repérer les différents moments du texte en faisant référence à  
la numérotation des lignes. 

Le  texte  suit  un  cheminement  progressif qui  déconstruit  d’abord  une  conception  traditionnelle  du 
langage avant d’en proposer une compréhension phénoménologique. Premièrement (l.1-6), Merleau-Ponty 
critique la conception traditionnelle selon laquelle la parole ne serait qu’un signe ou un vêtement de la  
pensée, puisque les mots possèdent leur propre puissance de signification. Ensuite (l. 6-12), il questionne 
l’idée classique selon laquelle la parole ne serait qu’un signe ou un vêtement de la pensée. À l’inverse, il 
affirme que  le sens est pris dans la parole : il n’existe pas avant elle, mais à travers elle.  Deuxièmement 
(l.12-18),  l’auteur  dénonce  l’illusion  d’une  pensée  purement  intérieure.  Ce  que  nous  appelons  «  vie 
intérieure » n’est qu’un langage intériorisé, un discours silencieux composé de significations déjà formulées. 
Ainsi, la pensée ne peut exister hors du monde ni hors des mots. Enfin (l.18-fin), Merleau-Ponty montre la 
genèse du sens : la pensée et l’expression naissent ensemble, dans un même mouvement incarné. L’image 
du geste conclut le texte : la parole est un acte corporel, créateur de sens, où penser et dire ne font qu’un.

3.  Pourquoi  Merleau-Ponty  refuse-t-il  de  concevoir  la  parole  comme  un  simple  signe  de  la 
pensée ?

Merleau-Ponty conteste la conception traditionnelle de la parole comme simple signe ou enveloppe de la 
pensée. Un signe, au sens courant, est extérieur à ce qu’il désigne : la fumée n’est pas le feu. Selon l’auteur,  
cette conception suppose une séparation entre l’intérieur (la pensée) et l’extérieur (le langage), or une telle  
distinction ne tient pas : le sens n’existe qu’à travers son expression. La parole ne vient pas après la pensée 
pour la traduire, mais elle  fait exister la pensée dans le monde. C’est pourquoi il écrit que la parole est 
« l’existence extérieure du sens ». Si la parole n’était qu’un signe, elle ne pourrait rendre compte de la  
richesse de la signification vécue. La parole est plutôt l’incarnation du sens, son existence visible. Penser et 
parler ne sont donc pas deux moments distincts, mais deux aspects d’un même acte : le sens naît dans le 
langage même, il ne le précède pas. 

4. Comment Merleau-Ponty critique-t-il l’idée d’une pensée intérieure ? 

Merleau-Ponty montre que l’idée d’une pensée pure, détachée des mots, est une illusion. Lorsque nous 
croyons penser en silence, nous utilisons en réalité des  mots intériorisés. Ce prétendu silence est donc 
« bruissant de paroles ». Ce que nous appelons pensée intérieure est un  langage mental nourri par nos 
expériences passées et par les significations héritées de notre culture et de notre langue. Ainsi, la pensée  
n’est pas un repli intime, elle n’a pas d’existence hors du langage, mais elle est une structure symbolique 
incarnée et  inscrite  dans le  monde.  L’auteur refuse donc toute séparation entre  l’esprit  et  le  langage : 
penser, c’est déjà parler intérieurement. 

5. En quel sens la parole est-elle comparable à un geste ?

- 2 -



La comparaison finale entre la  parole et le geste illustre la conception incarnée du langage. Comme un 
geste  exprime  directement  une  intention  corporelle,  la  parole  exprime  le  sens  par  elle-même,  sans 
médiation. Dans les deux cas, le sens n’est pas ajouté après coup, il est contenu dans l’acte même. Le geste 
n’a pas besoin d’explication : il  contient son sens. De même, la parole n’est pas le vêtement d’une idée 
préexistante, mais l’acte même de signifier. Cette analogie permet de penser l’unité du corps et de la parole 
et relie ce dernier à la pensée : parler, c’est agir dans le monde. Le langage devient ainsi une activité motrice 
et expressive, ancrée dans la chair humaine. La parole n’est donc pas une simple traduction d’une pensée 
désincarnée, mais une manifestation vivante du sens.

- 3 -


