10

12

14

16

18

20

22

24

Penser par la parole

La parole n’est pas le « signe » de la pensée, si 'on entend par 1a un phénomene qui en annonce
un autre comme la fumée annonce le feu. La parole et la pensée n’admettraient cette relation
extérieure que si elles étaient I'une et 'autre thématiquement données ; en réalité elles sont
enveloppées 'une dans 'autre, le sens est pris dans la parole et la parole est I'existence extérieure du
sens. Nous ne pourrons pas davantage admettre, comme on le fait d’ordinaire, que la parole soit un
simple moyen de fixation, ou encore I'enveloppe et le vétement de la pensée. Pourquoi serait-il plus
aisé de se rappeler des mots ou des phrases que de se rappeler de ses pensées, si les prétendues
images verbales ont besoin d’étre reconstruites a chaque fois? Et pourquoi la pensée
chercherait-elle a se doubler ou a se revétir dune suite de vociférations, si elles ne portaient et ne
contenaient en elles-mémes leur sens ? Les mots ne peuvent étre les « forteresses de la pensée », et
la pensée ne peut chercher l'expression que si les paroles sont par elles-mémes un texte
compréhensible et si la parole posseéde une puissance de significations qui lui soit propre. [...] La
pensée n’est rien d’« intérieur », elle n’existe pas hors du monde et hors des mots. Ce qui nous
trompe la-dessus, ce qui nous fait croire a une pensée qui existerait pour soi avant I’expression, ce
sont les pensées déja constituées et déja exprimées que nous pouvons rappeler a nous
silencieusement et par lesquelles nous nous donnons l'illusion d’une vie intérieure. Mais en réalité
ce silence prétendu est bruissant de paroles, cette vie intérieure est un langage intérieur. La pensée
« pure » se réduit a un certain vide de la conscience, a un veeu instantané. L’intention significative
nouvelle ne se connait elle-méme qu’en se recouvrant de significations déja disponibles, résultats
d’actes d’expression antérieurs. Les significations disponibles s’entrelacent soudain selon une loi
inconnue, et une fois pour toutes un nouvel étre culturel a commencé d’exister. La pensée et
I’expression se constituent donc simultanément, lorsque notre acquis culturel se mobilise au service
de cette loi inconnue, comme notre corps soudain se préte a un geste nouveau dans 'acquisition de
I’habitude. La parole est un véritable geste et elle contient son sens comme le geste contient le sien.
[...] La parole est un geste et sa signification un monde.

Maurice Merleau-Ponty, Phénoménologie de la perception, Paris, Gallimard, 1945, p. 211-214

Questions

1. Quel est l'idée directrice du texte ? Repérer le théme principal de l'extrait, énoncer le probléeme soulevé
par l'auteur et sa these.

2. Montrer Tlarticulation de Pextrait. Repérer les différents moments du texte en faisant référence a la
numérotation des lignes.

3. Pourquoi Merleau-Ponty refuse-t-il de concevoir la parole comme un simple signe de la pensée ?
4. Comment Merleau-Ponty critique-t-il 'idée d’une pensée intérieure ?

5. En quel sens la parole est-elle comparable a un geste ?

> organon.uzeta.eu


https://www.organon.uzeta.eu/

Questions | Corrigé

1. Quel est 1'idée directrice du texte ? Repérer le théme principal de I'extrait, énoncer le probléme
soulevé par l'auteur et sa these.

Le théme principal de Pextrait est la question de la brieveté de la vie. Le probléme soulevé par Séneque est
de savoir si la nature est réellement avare en donnant a '’homme une existence trop courte, comme
beaucoup le pensent, ou si le mal vient plutdt de la maniere dont les hommes emploient leur temps. Sa
thése est claire : ce n’est pas la nature qui nous fait vivre trop peu, mais nous qui dissipons notre vie par
nos passions, notre inertie ou des occupations futiles. Ainsi, la vie n’est pas trop bréve en elle-méme : elle
suffit a accomplir de grandes choses si elle est bien utilisée.

2.Montrer P’articulation de P’extrait. Repérer les différents moments du texte en faisant référence a
la numérotation des lignes.

Le texte suit un cheminement progressif qui déconstruit d’abord une conception traditionnelle du
langage avant d’en proposer une compréhension phénoménologique. Premierement (1.1-6), Merleau-Ponty
critique la conception traditionnelle selon laquelle la parole ne serait qu’un signe ou un vétement de la
pensée, puisque les mots possedent leur propre puissance de signification. Ensuite (1. 6-12), il questionne
Pidée classique selon laquelle la parole ne serait qu’un signe ou un vétement de la pensée. A Pinverse, il
affirme que le sens est pris dans la parole : il n’existe pas avant elle, mais a travers elle. Deuxiecmement
(1.12-18), lauteur dénonce l'illusion d’une pensée purement intérieure. Ce que nous appelons « vie
intérieure » n’est qu’un langage intériorisé, un discours silencieux composé de significations déja formulées.
Ainsi, la pensée ne peut exister hors du monde ni hors des mots. Enfin (1.18-fin), Merleau-Ponty montre la
genese du sens : la pensée et 'expression naissent ensemble, dans un méme mouvement incarné. I'image
du geste conclut le texte : la parole est un acte corporel, créateur de sens, ou penser et dire ne font qu’un.

3. Pourquoi Merleau-Ponty refuse-t-il de concevoir la parole comme un simple signe de la
pensée ?

Merleau-Ponty conteste la conception traditionnelle de la parole comme simple signe ou enveloppe de la
pensée. Un signe, au sens courant, est extérieur a ce qu’il désigne : la fumée n’est pas le feu. Selon l'auteur,
cette conception suppose une séparation entre I'intérieur (la pensée) et Pextérieur (le langage), or une telle
distinction ne tient pas : le sens n’existe qu’a travers son expression. La parole ne vient pas apres la pensée
pour la traduire, mais elle fait exister la pensée dans le monde. C’est pourquoi il écrit que la parole est
« Iexistence extérieure du sens ». Si la parole n’était quun signe, elle ne pourrait rendre compte de la
richesse de la signification vécue. La parole est plutot I'incarnation du sens, son existence visible. Penser et
parler ne sont donc pas deux moments distincts, mais deux aspects d’un méme acte : le sens nait dans le
langage méme, il ne le précede pas.

4. Comment Merleau-Ponty critique-t-il ’idée d’une pensée intérieure ?

Merleau-Ponty montre que 'idée d’une pensée pure, détachée des mots, est une illusion. Lorsque nous
croyons penser en silence, nous utilisons en réalité des mots intériorisés. Ce prétendu silence est donc
« bruissant de paroles ». Ce que nous appelons pensée intérieure est un langage mental nourri par nos
expériences passées et par les significations héritées de notre culture et de notre langue. Ainsi, la pensée
n’est pas un repli intime, elle n’a pas d’existence hors du langage, mais elle est une structure symbolique
incarnée et inscrite dans le monde. L’auteur refuse donc toute séparation entre lesprit et le langage :
penser, c’est déja parler intérieurement.

5. En quel sens la parole est-elle comparable a un geste ?

-2-



La comparaison finale entre la parole et le geste illustre la conception incarnée du langage. Comme un
geste exprime directement une intention corporelle, la parole exprime le sens par elle-méme, sans
médiation. Dans les deux cas, le sens n’est pas ajouté apres coup, il est contenu dans I'acte méme. Le geste
n’a pas besoin d’explication : il contient son sens. De méme, la parole n’est pas le vétement d’une idée
préexistante, mais 'acte méme de signifier. Cette analogie permet de penser I'unité du corps et de la parole
et relie ce dernier a la pensée : patler, c’est agir dans le monde. Le langage devient ainsi une activité motrice
et expressive, ancrée dans la chair humaine. La parole n’est donc pas une simple traduction d’une pensée
désincarnée, mais une manifestation vivante du sens.



