
Le discours, instrument de pouvoir
Voici  l’hypothèse  que  je  voudrais  avancer,  ce  soir,  pour  fixer  le  lieu  –  ou  peut-être  le  très 

provisoire  théâtre  – du travail  que je  fais :  je  suppose que dans toute société  la  production du 
discours est à la fois contrôlée, sélectionnée, organisée et redistribuée par un certain nombre de 
procédures qui ont pour rôle d’en conjurer les pouvoirs et les dangers, d’en maîtriser l’événement 
aléatoire, d’en esquiver la lourde, redoutable matérialité. 

Dans  une  société  comme la  nôtre,  on  connaît,  bien  sûr,  les  procédures  d’exclusion.  La  plus 
évidente, la plus familière aussi, c’est l’interdit. On sait bien qu’on n’a pas le droit de tout dire, qu’on 
ne peut pas parler de tout dans n’importe quelle circonstance, que n’importe qui, enfin, ne peut pas  
parler de n’importe quoi. Tabou de l’objet, rituel de la circonstance, droit privilégié ou exclusif du 
sujet  qui  parle :  on  a  là  le  jeu  de  trois  types  d’interdits  qui  se  croisent,  se  renforcent  ou  se 
compensent, formant une grille complexe qui ne cesse de se modifier. Je noterai seulement que, de 
nos jours, les régions où la grille est la plus resserrée, où les cases noires se multiplient, ce sont les 
régions  de  la  sexualité  et  celles  de  la  politique :  comme  si  le  discours,  loin  d’être  cet  élément 
transparent ou neutre dans lequel la sexualité se désarme et la politique se pacifie, était un des lieux 
où elles exercent,  de manière privilégiée,  quelques-une de leurs plus redoutables puissances.  Le 
discours, en apparence, a beau être bien peu de chose, les interdits qui les frappent révèlent très tôt,  
très vite, son lien avec le désir et avec le pouvoir. Et à cela quoi d’étonnant  : puisque le discours – la 
psychanalyse nous l’a montré –, ce n’est pas simplement ce qui manifeste (ou cache) le désir  ; c’est 
aussi  ce  qui  est  l’objet  du désir ;  et  puisque – cela,  l’histoire  ne cesse de nous l’enseigner – le 
discours n’est pas simplement ce qui traduit les luttes ou les systèmes de domination, mais ce pour 
quoi, ce par quoi on lutte, le pouvoir dont on cherche à s’emparer.

Michel Foucault, L’ordre du discours, Paris, Gallimard, 1971, p. 10-12

Questions

1. Quel est l'idée directrice du texte ? Repérer le thème principal de l'extrait, énoncer le problème soulevé  
par l'auteur et sa thèse.

2.  Montrer l’articulation de l’extrait.  Repérer les différents moments du texte en faisant référence à la 
numérotation des lignes. 

3. Comment Foucault définit-il le rapport entre discours et société ?

4. Que révèle l’exemple de l’interdit comme moyen d’exclusion ?

5. En quel sens le discours est-il lié au pouvoir et au désir ?

► organon.uzeta.eu

2

4

6

8

10

12

14

16

18

20

https://www.organon.uzeta.eu/


Questions | Corrigé

1. Quel est l'idée directrice du texte ? Repérer le thème principal de l'extrait, énoncer le problème 
soulevé par l'auteur et sa thèse.

Dans cet extrait, Foucault montre que le discours n’est pas un simple moyen de communication ou un 
instrument neutre de la pensée : il est  réglementé, contrôlé et chargé de pouvoir. L’auteur souligne que, 
dans toutes les sociétés, la production des discours est soumise à des  procédures d’exclusion — comme 
l’interdit, le tabou, le privilège du locuteur — qui déterminent ce qu’il est possible de dire. Le problème 
soulevé est donc le suivant : le langage reflète-t-il le réel ou le produit-il selon des rapports de pouvoir ? La 
thèse de Foucault est claire : le discours est un lieu de lutte, non seulement ce par quoi le pouvoir s’exerce, 
mais aussi  ce pour quoi on lutte. Ainsi, la parole ne révèle pas le monde tel qu’il est : elle  façonne les 
rapports entre les individus, le savoir et la vérité, déformant ainsi notre vision du monde social et politique. 

2.Montrer l’articulation de l’extrait. Repérer les différents moments du texte en faisant référence à  
la numérotation des lignes. 

L’extrait peut être divisé en  trois moments logiquement articulés. D’abord  (l. 1-5), Foucault énonce son 
hypothèse générale : dans toute société, le discours est soumis à des procédures de contrôle destinées à en 
limiter les effets.  Il  introduit l’idée d’une  matérialité du langage :  le discours agit,  produit,  transforme. 
Ensuite (l. 6.11), il développe ensuite la première de ces procédures : l’interdit, à travers trois dimensions – 
tabou de l’objet, rituel de la circonstance et droit du sujet parlant. Cette grille variable régule ce qui peut  
être dit. Enfin,  (l. 11-21), il en tire la conséquence : les  domaines les plus censurés (sexualité, politique) 
révèlent que le discours est lié au  désir et au  pouvoir. Foucault conclut en inversant la perspective : le 
discours n’est pas seulement traversé par le pouvoir, il est lui-même un pouvoir.

3. Comment Foucault définit-il le rapport entre discours et société ?

Foucault montre que le discours n’existe jamais librement : chaque société met en place des procédures de 
contrôle (interdits, rituels, privilèges) qui sélectionnent et encadrent ce qui peut être dit. Le langage est  
donc une pratique sociale régulée. Il n’y a pas de parole innocente : tout discours est produit dans un cadre 
historique et institutionnel qui en fixe les limites. Ce contrôle vise à conjurer le pouvoir du discours, c’est-à-
dire à domestiquer sa capacité de produire du réel. Le langage est donc à la fois une force créatrice et une 
menace pour l’ordre établi.

4. Que révèle l’exemple de l’interdit comme moyen d’exclusion ?

L’interdit  illustre  concrètement  comment  la  société  filtre  la  parole.  Foucault  distingue  trois  formes 
d’interdits : le tabou de l’objet (on ne peut pas tout évoquer), le rituel de la circonstance (on ne parle pas 
n’importe où ni à n’importe quel moment), et le privilège du sujet (tout le monde n’a pas le droit de parler). 
Ces restrictions ne sont pas anodines : elles structurent le savoir et la légitimité. Foucault montre que les  
domaines où ces interdits sont les plus forts (sexualité et politique) sont précisément ceux où le langage 
menace  de  subvertir  l’ordre  social.  L’interdit  n’empêche  pas  seulement  de  dire,  il  oriente  ce  qu’il  est 
possible de penser.

5. En quel sens le discours est-il lié au pouvoir et au désir ?

Foucault  refuse  l’idée  que  le  discours  serait  un  simple  reflet  du  pouvoir.  Il  affirme  qu’il  en  est  un 
instrument et un enjeu. Le langage ne se contente pas d’exprimer le désir ou la domination : il produit des 
rapports de pouvoir. Ainsi, dans la sexualité comme dans la politique, ce que l’on dit et ce que l’on tait  
dessine les frontières du possible. Le discours devient un champ de lutte : celui qui parle détient une part 

- 2 -



de pouvoir, et celui qui est réduit au silence en est privé. Le discours est donc à la fois  désiré,  craint, et 
instrumentalisé.

- 3 -


