
La brièveté de la vie
La plupart des mortels, Paulinus, se plaignent de l’avarice de la nature : elle nous fait naître,  

disent-ils, pour si peu de temps ! ce qu’elle nous donne d’espace est si vite, si rapidement parcouru ! 
enfin, sauf de bien rares exceptions, c’est alors qu’on s’apprête à vivre, que la vie nous abandonne. 
Et sur ce prétendu malheur du genre humain la multitude et le vulgaire ignorant n’ont pas été seuls 
à gémir : même des hommes célèbres s’en sont affligés et n’ont pu retenir leurs plaintes. De là cette 
exclamation du prince de la médecine : La vie est courte, l’art est long. De là aussi Aristote fait le 
procès à la nature et lui adresse ce reproche, si peu digne d’un sage, que libérale pour les animaux  
seulement, elle leur accorde cinq et dix siècles de vie, tandis que l’homme, né pour des choses si 
grandes et si multipliées, finit bien en deçà d’un si long terme .

Non :  la  nature ne nous donne pas trop peu :  c’est  nous qui  perdons beaucoup trop.  Notre 
existence est assez longue et largement suffisante pour l’achèvement des œuvres les plus vastes, si 
toutes  ses  heures  étaient  bien  réparties.  Mais  quand  elle  s’est  perdue  dans  les  plaisirs  ou  la 
nonchalance,  quand  nul  acte  louable  n’en  signale  l’emploi,  dès  lors,  au  moment  suprême  et 
inévitable, cette vie que nous n’avions pas vue marcher, nous la sentons passée sans retour. Encore 
une fois, l’existence est courte, non telle qu’on nous l’a mesurée, mais telle que nous l’avons faite ; 
nous ne sommes pas pauvres de jours, mais prodigues. De même qu’une ample et royale fortune, si 
elle échoit à un mauvais maître, est dissipée en un moment, au lieu qu’un avoir médiocre, livré à un 
sage  économe,  s’accroît  par  l’usage  qu’il  en  fait  ;  ainsi  s’agrandit  le  champ  de  la  vie  par  une  
distribution bien entendue.

Pourquoi  nous  plaindre  de  la  nature  ?  Elle  s’est  montrée  généreuse.  La  vie,  pour  qui  sait  
l’employer,  est  assez  longue.  Mais  l’un  est  possédé  par  l’insatiable  avarice  ;  l’autre  s’applique 
péniblement à d’inutiles labeurs ; un autre est plongé dans l’ivresse, ou croupit dans l’inaction, ou 
s’épuise en intrigues toujours à la merci des suffrages d’autrui, ou, poussé par l’aveugle amour du 
négoce, court dans l’espoir du gain sur toutes les terres, sur toutes les mers. Dévorés de la passion 
des armes, certains hommes ne rêvent que périls pour l’ennemi, ou tremblent pour eux-mêmes ; 
ceux-ci, pour faire aux grands une cour sans profit, se consument dans une servitude volontaire.  
Ceux-là, sans nul relâche, ambitionnent la fortune d’autrui ou maudissent la leur. Le plus grand 
nombre, sans but déterminé, sont les jouets d’un esprit mobile, irrésolu, mécontent de soi, qui les 
promène de projets en projets. Quelques-uns ne trouvent rien qui leur plaise et où ils doivent diriger 
leurs pas : engourdis et bâillants, la mort vient les surprendre.

Sénèque, La brièveté de la vie, § 1-2, tr. J. Baillard, Paris, Hachette, 1914, p. 313-314

Questions

1. Quel est l'idée directrice du texte ? Repérer le thème principal de l'extrait, énoncer le problème soulevé  
par l'auteur et sa thèse.

2.  Montrer l’articulation de l’extrait.  Repérer les différents moments du texte en faisant référence à la 
numérotation des lignes. 

3.  Pourquoi,  selon  Sénèque,  ce  n’est  pas  la  nature  qui  rend  la  vie  trop  courte,  mais  les  hommes 
eux-mêmes ?

4. Quel rôle joue la métaphore économique dans le texte, et que nous apprend-elle sur le rapport stoïcien 
au temps ?

5. Comment Sénèque oppose-t-il les comportements dissipés à la sagesse philosophique, et que révèle cette  
opposition sur sa conception de la vie réussie ?

► organon.uzeta.eu

10

20

30

https://www.organon.uzeta.eu/


Questions | Corrigé

1.Quel est l'idée directrice du texte ? Repérer le thème principal de l'extrait, énoncer le problème 
soulevé par l'auteur et sa thèse.

Le thème principal de l’extrait est la question de la brièveté de la vie. Le problème soulevé par Sénèque est  
de  savoir  si  la  nature  est  réellement  avare  en  donnant  à  l’homme une existence  trop courte,  comme 
beaucoup le pensent, ou si le mal vient plutôt de la manière dont les hommes emploient leur temps. Sa  
thèse est claire : ce n’est pas la nature qui nous fait vivre trop peu, mais nous qui dissipons notre vie par  
nos passions, notre inertie ou des occupations futiles. Ainsi, la vie n’est pas trop brève en elle-même : elle  
suffit à accomplir de grandes choses si elle est bien utilisée.

2.Montrer l’articulation de l’extrait. Repérer les différents moments du texte en faisant référence à  
la numérotation des lignes. 

L’extrait s’organise en trois moments successifs. Tout d’abord, Sénèque expose la plainte commune des 
hommes (l. 1-13), qui accusent la nature d’avarice et regrettent la brièveté de la vie, en s’appuyant même sur 
l’autorité de médecins et philosophes. Ensuite, il renverse ce point de vue (l. 13-28) en affirmant que la 
faute ne vient pas de la nature mais de l’homme lui-même, qui gaspille son temps au lieu de l’ordonner 
sagement. Enfin, il illustre cette thèse (l. 28-47) par une série d’exemples concrets montrant les différentes 
formes de dissipation du temps : poursuite des richesses, ambition, ivresse, intrigues ou simple oisiveté.  
Ainsi, le texte progresse d’une plainte initiale à sa réfutation, puis à une démonstration par cas particuliers.

3.  Pourquoi, selon Sénèque, ce n’est pas la nature qui rend la vie trop courte, mais les hommes 
eux-mêmes ?

Pour Sénèque, la nature n’est pas responsable de la prétendue brièveté de la vie,  car elle a donné aux 
hommes un temps suffisant pour accomplir de grandes choses. C’est l’usage que les hommes font de ce 
temps qui le rend insuffisant : au lieu de l’employer à des œuvres dignes et utiles, ils le dissipent dans les 
plaisirs, la paresse, les intrigues ou les ambitions stériles. Ainsi, la vie ne paraît trop courte que parce qu’elle  
est gaspillée ; autrement dit, ce n’est pas la mesure des jours qui est en cause, mais la prodigalité avec  
laquelle les hommes les dépensent. 

4. Quel rôle joue la métaphore économique dans le texte, et que nous apprend-elle sur le rapport 
stoïcien au temps ?

Pour rendre sa thèse plus claire, Sénèque compare la vie à une fortune. De même qu’une immense richesse 
dissipée par un mauvais maître se réduit à rien, alors qu’un petit patrimoine administré avec sagesse peut 
croître,  de  même la  durée  de  la  vie  peut  sembler  courte  si  elle  est  gaspillée,  mais  devenir  ample  et 
fructueuse si  elle  est  utilisée avec discernement.  Cette comparaison illustre concrètement l’idée que la  
valeur de la vie dépend de son usage, non de sa quantité.

5. Comment Sénèque oppose-t-il les comportements dissipés à la sagesse philosophique, et que 
révèle cette opposition sur sa conception de la vie réussie ?

Sénèque oppose de manière nette la vie dissipée de la majorité des hommes à l’existence ordonnée que 
mène le sage philosophe. D’un côté, il décrit une humanité égarée, dominée par des passions multiples — 
l’avarice, l’ivresse, l’ambition, la servitude volontaire — qui dispersent le temps de chacun en une suite de 
désirs contradictoires et d’activités vaines. De l’autre côté, il  propose le modèle du sage économe, qui 
administre  son  temps  comme une  richesse  précieuse  et  parvient  ainsi  à  en  accroître  la  valeur.  Cette 
opposition révèle que, pour Sénèque, la vie réussie ne dépend pas de la quantité de temps dont on dispose,  

- 2 -



mais de la manière dont on le gouverne : la vraie liberté consiste à se consacrer à ce qui élève l’âme et  
donne sens à l’existence, à savoir l’étude, la vertu et la philosophie. 

- 3 -


