
Lecture suivie | Pascal, Pensées, XVI
ce document est une reproduction du cours, il est pensé comme une prise de notes structurée inspirée 
du modèle Cornell  :

• chaque moment du cours (ou passage lu et expliqué) est introduit par un titre 
• sur la marge la notion ou l’idée expliquée
• dans le corps du texte, un résumé sous forme de notes

Biographie de Pascal

Blaise  Pascal (1623-1662)  est  une  figure  marquante  du  XVIIᵉ  siècle.  Pour 
introduire son œuvre, retenir trois éléments essentiels de sa vie et de son rôle.

Un esprit universel

Pascal  peut  être  considéré comme l’un des derniers  grands penseurs universels, 
s’illustrant  dans  des  domaines  très  divers  (sciences,  philosophie,  théologie, 
littérature).

Un savant reconnu 

Mathématicien de génie, il a contribué à la géométrie, à l’invention du calcul des 
probabilités, et a conçu l’une des premières machines à calculer (la Pascaline).

Un philosophe et croyant. 

Moraliste et penseur religieux, il s’est rapproché du courant spirituel du jansénisme. 
Ses  Pensées témoignent  d’une  réflexion  profonde  sur  la  condition  humaine,  le 
rapport entre raison et foi, et la quête du sens de l’existence.

Les   Pensées  

L’ouvrage de Pascal intitulé  Pensées demande quelques précisions pour bien en 
comprendre la forme et le contenu :

Un ouvrage posthume

Les Pensées ont été publiées après la mort de Pascal, à partir des notes et fragments 
qu’il avait laissés.

Un caractère fragmentaire

Le livre n’est pas une œuvre achevée, mais un ensemble de liasses (paquets de 
papiers classés) et de réflexions inachevées, ce qui explique son aspect discontinu.

Des thèmes essentiels

Pascal y aborde la condition humaine (grandeur et misère de l’homme), la critique 
du  divertissement,  la  réflexion  sur  la  raison  et  la  foi,  ainsi  que  l’apologie  du 
christianisme.



Le problème de l’existence de Dieu

La question de l’existence de Dieu a traversé toute l’histoire de la philosophie. 
Pascal reprend cette tradition, mais en propose une approche originale :

La tradition philosophique et la 
démonstration rationnelle

Depuis l’Antiquité et le Moyen Âge, les philosophes et théologiens ont tenté de 
prouver rationnellement l’existence de Dieu (par exemple, la preuve cosmologique, 
qui affirme qu’il doit exister une cause première à l’origine de l’univers).

L’impossibilité de démontrer : le pari 
pascalien

Pascal constate que la raison ne peut trancher définitivement la question. Il propose 
alors son fameux « pari » : croire en Dieu revient à miser sur une issue infiniment 
avantageuse (le salut éternel) avec une perte limitée si Dieu n’existe pas, alors que 
ne pas croire expose à une perte infinie si Dieu existe. Cette idée s’appuie sur les 
probabilités et les enjeux : mieux vaut parier sur Dieu.

La foi comme vérité du cœur     

Pour Pascal, la foi dépasse la raison. Elle n’est pas démontrable mais se fonde sur 
une expérience intérieure et intime. Comme il l’écrit : « Le cœur a ses raisons que  
la raison ne connaît point. »

La liasse XVI «     Transition de la connaissance de l’homme à la connaissance de Dieu     »  

Dans cette liasse, Pascal introduit une réflexion décisive : comment passer de la 
connaissance de l’homme à celle de Dieu ?

La difficulté du « de »     

L’expression « la connaissance de l’homme » est ambiguë. Elle peut signifier :

• la  connaissance  que l’homme a des choses (l’homme comme sujet  de la 
connaissance, de la nature par exemple),

• ou bien la connaissance de l’homme lui-même (l’homme comme objet de la 
connaissance).

L’homme sujet de la connaissance : dans les fragments 229-234, Pascal examine 
la connaissance de la nature. L’homme cherche à comprendre le monde, mais il se 
heurte à l’impossibilité d’en avoir une vision totale et objective.

L’homme objet de la connaissance : de cette limite naît une prise de conscience. 
L’homme  est  un  être  fini  et  misérable,  incapable  d’atteindre  une  connaissance 
absolue. Cette « humiliation » intellectuelle conduit à reconnaître que l’homme ne 
peut se saisir que dans ses limites, en contraste avec l’univers infini.



Vers la connaissance de Dieu : c’est en découvrant sa condition finie et relative 
que l’homme peut s’ouvrir à une autre forme de savoir : la connaissance de Dieu, 
qui dépasse la raison et invite à l’humilité.

Fragment 229. La condition de l’homme

Pascal décrit ici la situation fondamentale de l’homme face à l’existence et à Dieu.

La condition misérable de l’homme

L’homme  est  aveugle  et  misérable,  incapable  de  trouver  seul  le  sens  de  son 
existence.

Pascal l’illustre par une analogie : l’homme ressemble à un naufragé perdu sur une 
île déserte, ignorant d’où il vient et où il va.

Une condition universelle

Cette situation n’est pas seulement individuelle, mais commune à tous les hommes. 
Nous partageons « une semblable nature ». La nature humaine est finie, limitée.

Il existe néanmoins des apparences vraisemblables qui peuvent guider la réflexion : 
Dieu a peut-être laissé dans la nature des traces de son existence et de son œuvre.

La religion comme source de vérité

Face à l’impossibilité de trouver seul la vérité ultime, l’homme doit se tourner vers 
une source plus sûre.

Pascal propose la religion, et en particulier la religion chrétienne, comme seule voie 
capable de révéler le sens véritable de la condition humaine et d’orienter l’homme 
vers Dieu.

Fragment 230 (lignes 29-55). La contemplation de l’univers

« Voilà où nous mènent les connaissances naturelles. Si celles-là ne sont véritables,  
il n’y a point de vérité dans l’homme, et si elles le sont, il y trouve un grand sujet  
d’humiliation, forcé à s’abaisser d’une ou d’autre manière. »

Pascal exprime ici un paradoxe : soit nos connaissances naturelles sont illusoires et 
l’homme ne possède aucune vérité, soit elles sont justes, mais elles nous humilient 
en nous révélant notre petitesse.

La contemplation 
de la nature et de l’univers

Pascal invite à réfléchir à la position de l’homme dans l’ensemble du cosmos, non 
dans un sens strictement astronomique, mais comme une perspective géocentrique : 
quelle est notre place relative par rapport au tout de l’univers ?

Cette réflexion conduit  à un sentiment d’écrasement :  nous sommes minuscules 
devant l’immensité.



Limite de la vue 
et le travail de l’imagination

La capacité de l’observation humaine est limitée, mais l’imagination peut prolonger 
cette contemplation.

Pourtant, l’imagination « se lassera plutôt de concevoir que la nature de fournir » : 
autrement dit, l’univers est inépuisable, et notre pensée se perd avant d’en atteindre 
les bornes.

La sphère infinie

Pascal  reprend une formule célèbre  :  l’univers  est  une  « sphère infinie  dont  le  
centre est partout et la circonférence nulle part ».

Cette image exprime la disproportion entre l’homme et l’infini, et suggère en creux 
l’existence d’un Dieu infini, dont l’homme ne peut saisir que des traces.

Reconsidérer la place de l’homme

La  méditation  sur  l’univers  invite  à  poser  la  question  fondamentale  :
« Qu’est-ce qu’un homme, dans l’infini ? »

L’homme est réduit à sa petitesse, mais cette conscience de la disproportion devient  
aussi le point de départ d’une ouverture à Dieu.

Fragment 230 (lignes 55-84) - L’infiniment grand et l’infiniment petit

La question centrale : « Qu’est-ce que l’homme dans l’univers ? »

Après avoir contemplé l’immensité du cosmos (infiniment grand), Pascal invite à 
explorer l’autre versant : l’infiniment petit.

L’exemple du ciron

Le ciron (un minuscule insecte visible seulement au microscope) permet de mesurer 
la petitesse de certaines créatures.

Mais ce qui frappe, c’est que ce ciron lui-même est composé de parties plus petites 
encore, révélant une profondeur sans fin dans le sens du minuscule.

Un nouvel abîme

L’homme peut diriger son regard vers le néant, vers le petit, et découvre un abîme 
aussi vertigineux que celui de l’infiniment grand.

Ainsi, l’univers est double : il est infini vers le haut (immensité du cosmos) et vers 
le bas (divisibilité à l’infini des choses).

La perspective renversée

Le corps de l’homme, presque imperceptible dans l’univers immense, devient en 
revanche un géant, un « colosse », pour le ciron.



Cette relativité de perspective souligne l’impossibilité d’une position absolue pour 
l’homme.

Les deux abîmes

Pascal montre que l’homme est pris entre deux infinis : celui de la grandeur et celui 
de la petitesse.

Cette  situation provoque l’étonnement,  l’émerveillement  silencieux,  et  appelle  à 
l’humilité.

Citation clé

« Qu’est-ce que l’homme dans la nature ? Un néant à l’égard de l’infini, un tout à  
l’égard du néant, un milieu entre rien et tout, infiniment éloigné de comprendre les  
extrêmes. »

→ L’homme n’est ni tout, ni rien, mais un être intermédiaire, qui ne peut saisir ni 
l’infini ni le néant.

Fragment 230 (lignes 85-107). L’impossibilité de tout connaître

Apparences vraisemblables

L’homme,  limité  par  sa  condition,  ne  peut  atteindre  qu’«  quelque  apparence  
vraisemblable ».

En revanche, Dieu, en tant que créateur, connaît et comprend toutes les merveilles 
de la nature.

→  Opposition  entre  l’absolu (Dieu,  vérité  totale)  et  le  relatif (l’homme,  qui 
n’accède qu’à des approximations).

La présomption de la connaissance

Vouloir connaître toute la nature est un acte de démesure.

L’homme n’a aucune proportion avec la nature :  il  est  incommensurable à elle,  
aussi bien dans le sens de l’infiniment grand que dans celui de l’infiniment petit.

Cette prétention révèle l’orgueil humain et conduit à l’humiliation.

La nature comme image de Dieu

La nature, créée à l’image de Dieu, est marquée du sceau de l’infini.

Toutes les sciences s’ouvrent ainsi à l’infini, car elles sont toujours inachevées et 
dépassées par ce qui reste inconnu.

Exemple de la géométrie

Même dans une science rigoureuse comme la géométrie, les principes sont eux-
mêmes infinis : à chaque pas, l’inconnu dépasse le connu.

→ Illustration de l’impossibilité d’épuiser la connaissance scientifique.



En italique (lignes 108-116). Impossibilité de tout connaître.

Cette formule exprime la conclusion : la connaissance humaine est radicalement 
limitée, et seul Dieu possède la vérité absolue.

Fragment 230 (lignes 117-130). Impossibilité de la connaissance des extrêmes 

La prétention de la philosophie

Pascal critique les philosophes qui veulent atteindre le principe des choses ou tout 
savoir.

Cette  ambition  est  vaine,  car  l’homme  n’a  pas  les  moyens  de  parvenir  à  une 
connaissance totale.

Les deux directions de la connaissance

D’un côté, le regard se perd dans l’infini du grand (le cosmos).

De l’autre, on croit pouvoir enfermer le petit dans des limites, mais là encore, la 
divisibilité est sans fin.

→ Les deux extrêmes, l’infiniment grand et l’infiniment petit, échappent également 
à l’homme.

Le extrêmes sont liés

Bien que ces extrêmes soient inconnaissables pour l’homme, ils ne sont pas sans 
relation :

Ils trouvent leur unité dans le Créateur, seul capable de tenir ensemble l’infini et le 
néant.

Le fragment 230 (lignes 131-151). Les limites de la connaissance humaine

Connaissons notre portée   :  

Pascal rappelle que « nous sommes quelque chose et ne sommes pas tout ».

La  connaissance  de  la  nature  est  donc  limitée  :  notre  vue  s’arrête,  et  seule 
l’imagination peut prolonger la perception — mais elle se perd vite dans l’infini.

→ L’homme doit reconnaître la mesure de sa condition : il n’est pas rien, mais il  
n’est pas tout non plus.

La proportion entre intelligence et 
nature   :  

Analogie :  « notre intelligence tient dans l’ordre des choses intelligibles le même  
rang que notre corps dans l’étendue de la nature ».

Cela  signifie  que,  de  même que notre  corps  n’occupe qu’un point  infime dans 
l’univers matériel,  notre intelligence n’embrasse qu’une part limitée de la vérité 
dans l’ordre des choses spirituelles et rationnelles.



Les extrêmes inconcevables

L’homme  ne  peut  comprendre  ni  supporter  les  extrêmes.  Énumération 
d’exemples (Trop ou trop peu de lumière aveuglent également la vue ; de même, 
notre esprit se perd aussi bien dans l’excès que dans le manque).

Pascal illustre cette loi universelle par des exemples concrets :

la jeunesse et la vieillesse sont deux extrêmes qui échappent à la plénitude de la 
maturité ;

le trop de plaisir devient haïssable, car il détruit la mesure et l’équilibre.

L’homme  ne  peut  accéder  à  la  vérité  que  dans  la  reconnaissance  de  sa  place 
intermédiaire : un être fini, limité, qui échappe aux extrêmes et ne peut saisir que ce 
qui est à sa mesure.

Fragment 230 (lignes 152-177). L’état précaire de l’homme et l’impossibilité de la 
connaissance

« C’est ce qui nous rend incapables de savoir certainement et d’ignorer absolument 
». (l. 152-153)

Cette  expression résume de façon magistrale  tout  ce qu’il  développe dans cette 
liasse : L’homme désire la certitude, mais il ne peut l’atteindre. Il cherche à ignorer 
son ignorance, mais il n’y parvient pas non plus. Il se retrouve donc dans un état 
intermédiaire, flottant entre savoir et ignorance, vérité et erreur.

C’est ce qui fonde la condition humaine chez Pascal : un être qui ne peut ni s’ancrer 
dans la science absolue, ni se réfugier dans l’ignorance totale.

Un état précaire et périlleux

Pascal résume la condition humaine. L’entreprise de la connaissance est incertaine 
et périlleuse : « Nous voguons sur un milieu vaste, toujours incertains et flottants,  
poussés d’un bout vers l’autre ». L’homme désire une assise stable, un fondement 
ferme pour construire un savoir solide comme une tour s’élevant à l’infini. Mais ce 
fondement craque, et la terre s’ouvre sous lui jusqu’aux abîmes.

Pas de certitude absolue

L’homme  ne  dispose  d’aucune  stabilité  ni  assurance.  Il  n’accède  qu’à  des 
apparences vraisemblables, jamais à une vérité définitive.

Le repos dans la mesure humaine

Plutôt que de prétendre dépasser ses limites, Pascal invite à rester à sa place : se  
tenir au repos là où la nature a situé l’homme.

Cela signifie reconnaître sa condition de milieu, entre deux extrêmes inconcevables 
(infini et néant).



La vie humaine, un milieu indéterminé

L’existence  humaine est  un passage bref  :  la  durée  d’une vie  n’est  rien  face  à 
l’éternité.

La vraie mesure de l’homme est celle d’un être transitoire, situé entre deux abîmes 
temporels.

L’égalité des finis devant l’infini   :  

Dans la perspective de l’infini, toutes les réalités finies tendent à être égales : qu’un 
nombre soit  très  grand ou très petit,  comparé à l’infini,  il  s’efface de la  même 
manière.

Pascal emploie ici un raisonnement analogue au concept mathématique de limite : 
par rapport à l’infini, tout fini tend vers zéro. → L’homme doit comprendre que 
toutes ses prétentions s’annulent devant l’infini divin.

Fragment 230 (lignes 178-207). L’homme peut-il se connaître     ?  

La relation avec les autres parties de la 
nature

L’homme est une partie de la nature : il ne peut se connaître seul.

Pour se comprendre vraiment, il doit saisir les liens qui l’unissent aux autres parties 
de  la  nature.  →  C’est  seulement  dans  ce  réseau  d’enchaînements  que  la 
connaissance de soi devient possible.

La dépendance de l’homme envers le 
monde

L’homme n’est pas un être autonome : il dépend de tout ce qui l’entoure.

Pour exister  et  se maintenir,  il  a  besoin de conditions extérieures :  lieu,  temps, 
mouvement, chaleur, aliments.

Cela signifie que l’homme est en  relation constante avec l’univers, et ne peut se 
comprendre sans lui.

L’univers comme réseau de causes

Toutes choses sont liées : chaque élément est à la fois cause et effet.

Paradoxe  :  Pour  comprendre  une  partie,  il  faut  comprendre  le  tout.  Mais  pour 
comprendre le tout, il faudrait d’abord comprendre les parties. → C’est un cercle 
vicieux qui rend la connaissance exhaustive impossible.

Le paradoxe de la connaissance humaine

L’homme est un composé de matière et d’esprit. Or : La matière ne peut pas se 
connaître elle-même. L’esprit raisonne, mais ne peut atteindre la simplicité absolue 
des choses premières.  Résultat  :  l’homme,  composé et  relatif,  ne peut saisir  les 
choses simples et absolues.



La condition humaine

L’homme  est  pris  dans  les  médiations,  jamais  au  contact  de  l’absolu.  La 
connaissance est toujours fragmentaire, indirecte et relative.

On  retrouve  ici  l’image  de  la  condition  humaine  :  incapable  d’atteindre  le 
fondement ultime mais aussi incapable de rester dans une ignorance totale.

Fragment 230 (lignes ). Le propre de l’homme

Limites de la philosophie traditionnelle

Critique  du  dualisme  cartésien :  Pascal  refuse  la  séparation  radicale  entre  res 
cogitans (esprit, la chose qui pense) et res extensa (matière, la chose étendue).

Critique de l’animisme et de l’anthropomorphisme : l’homme projette sur la nature 
ses propres catégories, comme si elle était vivante ou intentionnelle, ce qui trahit 
une illusion de connaissance. → La philosophie se heurte ici à ses limites : elle  
tente de comprendre la nature en la réduisant à des images humaines.

Une tentative de définir l’homme malgré 
tout

Bien que  la  connaissance  absolue  soit  impossible,  Pascal  affirme que  l’homme 
demeure « le plus prodigieux objet de la nature » (l. 227).

Pourquoi  ?  Parce  qu’il  est  pris  dans  cette  tension paradoxale  :  incapable  de  se 
connaître pleinement, mais toujours en quête de vérité.

L’homme se définit précisément dans ce désir d’atteindre une connaissance qui le 
dépasse.

La faiblesse comme essence de l’homme

Pascal souligne que l’homme ne peut être défini par une puissance (comme chez 
Aristote ou Descartes), mais par sa faiblesse même.

Sa grandeur réside dans sa lucidité : reconnaître son ignorance et sa fragilité.  Sa 
faiblesse  est  le  propre  de  son  être.  On  arrive  ici  au  cœur  de  l’anthropologie 
pascalienne : l’homme est un être faible et limité, mais dont la conscience de cette 
faiblesse fonde sa dignité.

Fragment 231.     La faiblesse de l’homme  

Métaphore  du  roseau :  image  de  fragilité  extrême,  exposé  à  tout  (vent,  eau, 
accident). L’homme est le plus faible de la nature, vulnérable à la moindre cause.

Mais l’homme n’est pas un simple roseau : c’est un roseau pensant. Sa grandeur ne 
vient pas de sa force matérielle mais de sa pensée.

L’univers peut écraser l’homme physiquement. Mais l’homme garde une noblesse 
supérieure : il sait qu’il meurt, il connaît la disproportion qui l’oppose à l’univers. 
Au contraire, l’univers, lui, n’a pas conscience de sa propre puissance.



Grandeur dans la misère : l’homme est faible (roseau), mais sa grandeur est dans la 
lucidité de sa condition. L’avantage de l’homme : il n’est pas seulement un être 
soumis à la nature, mais un être qui réfléchit à sa place dans l’univers.

Fragment 232.     La dignité de l’homme  

Toute notre dignité est dans la pensée.  Pas dans la force, l’espace ou la durée → 
l’homme ne peut rivaliser avec l’univers matériel. 

Ce n’est pas en cherchant à combler l’espace ou à prolonger la durée de vie que 
l’homme s’élève. Sa noblesse consiste à se relever par la pensée.

La pensée devient le fondement de la dignité. Bien penser = exercer correctement la 
raison, s’élever au-dessus de la simple survie matérielle. 

« Travaillons donc à bien penser. Voilà le principe de la morale ». La morale ne 
repose pas sur la force ou la puissance, mais sur l’usage juste de la pensée.

Fragment 233 – Le silence éternel des espaces infinis

Expression  poétique  de  l’angoisse  métaphysique  de  Pascal.  Suite  logique  des 
fragments précédents (230-232). L’homme prend conscience de sa petitesse dans 
l’infini. Il sait que la nature est muette, qu’elle ne répond pas à sa quête de sens.

L’univers  est  infini,  silencieux,  indifférent.  L’homme,  par  sa  pensée,  prend 
conscience de cette disproportion → et en éprouve une peur existentielle.

La formule condense la misère de l’homme sans Dieu : seul face au vide. Montre 
l’écart entre la  finitude humaine et l’infinité muette de l’univers.  Pour Pascal, cet 
effroi appelle une réponse : la foi.


	Biographie de Pascal
	Un esprit universel
	Un savant reconnu
	Un philosophe et croyant.

	Les Pensées
	Un ouvrage posthume
	Un caractère fragmentaire
	Des thèmes essentiels

	Le problème de l’existence de Dieu
	La tradition philosophique et la démonstration rationnelle
	L’impossibilité de démontrer : le pari pascalien
	La foi comme vérité du cœur

	La liasse XVI « Transition de la connaissance de l’homme à la connaissance de Dieu »
	La difficulté du « de »

	Fragment 229. La condition de l’homme
	La condition misérable de l’homme
	Une condition universelle
	La religion comme source de vérité

	Fragment 230 (lignes 29-55). La contemplation de l’univers
	La contemplation
	de la nature et de l’univers
	Limite de la vue
	et le travail de l’imagination
	La sphère infinie
	Reconsidérer la place de l’homme

	Fragment 230 (lignes 55-84) - L’infiniment grand et l’infiniment petit
	L’exemple du ciron
	Un nouvel abîme
	La perspective renversée
	Les deux abîmes
	Citation clé

	Fragment 230 (lignes 85-107). L’impossibilité de tout connaître
	Apparences vraisemblables
	La présomption de la connaissance
	La nature comme image de Dieu
	Exemple de la géométrie

	Fragment 230 (lignes 117-130). Impossibilité de la connaissance des extrêmes
	La prétention de la philosophie
	Les deux directions de la connaissance
	Le extrêmes sont liés

	Le fragment 230 (lignes 131-151). Les limites de la connaissance humaine
	Connaissons notre portée :
	La proportion entre intelligence et nature :
	Les extrêmes inconcevables

	Fragment 230 (lignes 152-177). L’état précaire de l’homme et l’impossibilité de la connaissance
	Un état précaire et périlleux
	Pas de certitude absolue
	Le repos dans la mesure humaine
	La vie humaine, un milieu indéterminé
	L’égalité des finis devant l’infini :

	Fragment 230 (lignes 178-207). L’homme peut-il se connaître ?
	La relation avec les autres parties de la nature
	La dépendance de l’homme envers le monde
	L’univers comme réseau de causes
	Le paradoxe de la connaissance humaine
	La condition humaine

	Fragment 230 (lignes ). Le propre de l’homme
	Limites de la philosophie traditionnelle
	Une tentative de définir l’homme malgré tout
	La faiblesse comme essence de l’homme

	Fragment 231. La faiblesse de l’homme
	Fragment 232. La dignité de l’homme
	Fragment 233 – Le silence éternel des espaces infinis

