Lecture suivie | Pascal, Pensées, XVI

ce document est une reproduction du cours, il est pensé comme une prise de notes structurée inspirée
du modele Cornell :

* chaque moment du cours (ou passage lu et expliqué) est introduit par un titre

* surla marge la notion ou l'idée expliquée

* dans le corps du texte, un résumé sous forme de notes

Biographie de Pascal

Blaise Pascal (1623-1662) est une figure marquante du XVII® siécle. Pour
introduire son ceuvre, retenir trois éléments essentiels de sa vie et de son role.

Un esprit universel

Pascal peut étre considéré comme 1’un des derniers grands penseurs universels,
s’illustrant dans des domaines tres divers (sciences, philosophie, théologie,
littérature).

Un savant reconnu

Mathématicien de génie, il a contribué a la géométrie, a I’invention du calcul des
probabilités, et a concu I’une des premicres machines a calculer (la Pascaline).

Un philosophe et croyant.

Moraliste et penseur religieux, il s’est rapproché du courant spirituel du jansénisme.
Ses Pensées témoignent d’une réflexion profonde sur la condition humaine, le
rapport entre raison et foi, et la quéte du sens de 1’existence.

Les Pensées

L’ouvrage de Pascal intitulé Pensées demande quelques précisions pour bien en
comprendre la forme et le contenu :

Un ouvrage posthume

Les Pensées ont été publiées apres la mort de Pascal, a partir des notes et fragments
qu’il avait laissés.

Un caractére fragmentaire

Le livre n’est pas une ceuvre achevée, mais un ensemble de liasses (paquets de
papiers classés) et de réflexions inachevées, ce qui explique son aspect discontinu.

Des thémes essentiels

Pascal y aborde la condition humaine (grandeur et mis¢re de ’homme), la critique
du divertissement, la réflexion sur la raison et la foi, ainsi que 1’apologie du
christianisme.



Le probléme de ’existence de Dieu

La question de I’existence de Dieu a travers¢ toute 1’histoire de la philosophie.
Pascal reprend cette tradition, mais en propose une approche originale :

La tradition philosophique et la
démonstration rationnelle

Depuis I’Antiquité et le Moyen Age, les philosophes et théologiens ont tenté de
prouver rationnellement 1’existence de Dieu (par exemple, la preuve cosmologique,
qui affirme qu’il doit exister une cause premiere a 1’origine de 1’univers).

L'impossibilité de démontrer : le pari
pascalien

Pascal constate que la raison ne peut trancher définitivement la question. Il propose
alors son fameux « pari » : croire en Dieu revient a miser sur une issue infiniment
avantageuse (le salut éternel) avec une perte limitée si Dieu n’existe pas, alors que
ne pas croire expose a une perte infinie si Dieu existe. Cette idée s’appuie sur les

probabilités et les enjeux : mieux vaut parier sur Dieu.

La foi comme vérité du coeur

Pour Pascal, la foi dépasse la raison. Elle n’est pas démontrable mais se fonde sur
une expérience intérieure et intime. Comme il I’écrit : « Le ceeur a ses raisons que
la raison ne connait point. »

La liasse XVI « Transition de la connaissance de ’homme a la connaissance de Dieu »

Dans cette liasse, Pascal introduit une réflexion décisive : comment passer de la
connaissance de I’homme a celle de Dieu ?

La difficulté du « de »

L’expression « la connaissance de [’homme » est ambigué. Elle peut signifier :

* la connaissance que I’homme a des choses (I’homme comme sujet de la
connaissance, de la nature par exemple),

* ou bien la connaissance de I’homme lui-méme (I’homme comme objet de la
connaissance).

L’homme sujet de la connaissance : dans les fragments 229-234, Pascal examine
la connaissance de la nature. L’homme cherche a comprendre le monde, mais il se
heurte a I’impossibilité d’en avoir une vision totale et objective.

L’homme objet de la connaissance : de cette limite nait une prise de conscience.
L’homme est un étre fini et misérable, incapable d’atteindre une connaissance
absolue. Cette « humiliation » intellectuelle conduit a reconnaitre que 1’homme ne
peut se saisir que dans ses limites, en contraste avec I’univers infini.




Vers la connaissance de Dieu : c’est en découvrant sa condition finie et relative
que ’homme peut s’ouvrir a une autre forme de savoir : la connaissance de Dieu,
qui dépasse la raison et invite a I’humilité.

Fragment 229. La condition de ’lhomme

Pascal décrit ici la situation fondamentale de ’homme face a I’existence et a Dieu.

La condition misérable de ’homme

L’homme est aveugle et misérable, incapable de trouver seul le sens de son
existence.

Pascal I’illustre par une analogie : I’homme ressemble a un naufragé perdu sur une
ile déserte, ignorant d’ou il vient et ou il va.

Une condition universelle

Cette situation n’est pas seulement individuelle, mais commune a tous les hommes.
Nous partageons « une semblable nature ». La nature humaine est finie, limitée.

Il existe néanmoins des apparences vraisemblables qui peuvent guider la réflexion :
Dieu a peut-étre laissé dans la nature des traces de son existence et de son ceuvre.

La religion comme source de vérité

Face a I’'impossibilité de trouver seul la vérité ultime, ’homme doit se tourner vers
une source plus sire.

Pascal propose la religion, et en particulier la religion chrétienne, comme seule voie
capable de révéler le sens véritable de la condition humaine et d’orienter I’homme
vers Dieu.

Fragment 230 (lignes 29-55). La contemplation de 1’univers

« Voila ou nous menent les connaissances naturelles. Si celles-la ne sont véritables,
il n’y a point de vérité dans I’homme, et si elles le sont, il y trouve un grand sujet
d’humiliation, forcé a s’abaisser d’une ou d’autre maniere. »

Pascal exprime ici un paradoxe : soit nos connaissances naturelles sont illusoires et
I’homme ne possede aucune vérité, soit elles sont justes, mais elles nous humilient
en nous révélant notre petitesse.

La contemplation
de la nature et de ’univers

Pascal invite a réfléchir a la position de I’homme dans I’ensemble du cosmos, non
dans un sens strictement astronomique, mais comme une perspective géocentrique :
quelle est notre place relative par rapport au tout de 1’'univers ?

Cette réflexion conduit a un sentiment d’écrasement : nous sommes minuscules
devant I’immensité.




Limite de la vue
et le travail de ’imagination

La capacité de I’observation humaine est limitée, mais I’imagination peut prolonger
cette contemplation.

Pourtant, 1’imagination « se lassera plutot de concevoir que la nature de fournir » :
autrement dit, 'univers est inépuisable, et notre pensée se perd avant d’en atteindre

les bornes.

La sphére infinie
Pascal reprend une formule célébre : ’univers est une « sphere infinie dont le
centre est partout et la circonférence nulle part ».

Cette image exprime la disproportion entre I’homme et I’infini, et suggere en creux

I’existence d’un Dieu infini, dont ’homme ne peut saisir que des traces.

Reconsidérer la place de ’lhomme

La méditation sur ['univers invite a poser la question fondamentale
« Qu’est-ce qu’un homme, dans l’infini ? »

L’homme est réduit a sa petitesse, mais cette conscience de la disproportion devient
aussi le point de départ d’une ouverture a Dieu.

Fragment 230 (lignes 55-84) - L’infiniment grand et I’infiniment petit

La question centrale : « Qu’est-ce que [’homme dans ['univers ? »

Aprées avoir contemplé I’'immensité du cosmos (infiniment grand), Pascal invite a
explorer I’autre versant : I’infiniment petit.

L’exemple du ciron
Le ciron (un minuscule insecte visible seulement au microscope) permet de mesurer

la petitesse de certaines créatures.

Mais ce qui frappe, c’est que ce ciron lui-méme est composé de parties plus petites
encore, révélant une profondeur sans fin dans le sens du minuscule.

Un nouvel abime

L’homme peut diriger son regard vers le néant, vers le petit, et découvre un abime
aussi vertigineux que celui de I’infiniment grand.

Ainsi, I’univers est double : il est infini vers le haut (immensité du cosmos) et vers
le bas (divisibilité a I’infini des choses).

La perspective renversée

Le corps de ’homme, presque imperceptible dans 1’univers immense, devient en
revanche un géant, un « colosse », pour le ciron.



Cette relativité de perspective souligne I’impossibilité d’une position absolue pour
I’homme.

Les deux abimes

Pascal montre que ’homme est pris entre deux infinis : celui de la grandeur et celui
de la petitesse.

Cette situation provoque I’étonnement, 1’émerveillement silencieux, et appelle a
I’humilité.
Citation clé

« Qu’est-ce que [’homme dans la nature ? Un néant a l’égard de l’infini, un tout a
[’égard du néant, un milieu entre rien et tout, infiniment éloigné de comprendre les
extrémes. »

— L’homme n’est ni tout, ni rien, mais un étre intermédiaire, qui ne peut saisir ni

I’infini ni le néant.

Fragment 230 (lignes 85-107). I.’impossibilité de tout connaitre

Apparences vraisemblables

L’homme, limité par sa condition, ne peut atteindre qu’« quelque apparence
vraisemblable ».

En revanche, Dieu, en tant que créateur, connait et comprend toutes les merveilles
de la nature.

— Opposition entre 1’absolu (Dieu, vérité totale) et le relatif (I’homme, qui

n’accéde qu’a des approximations).

La présomption de la connaissance

Vouloir connaitre toute la nature est un acte de démesure.

L’homme n’a aucune proportion avec la nature : il est incommensurable a elle,
aussi bien dans le sens de I’infiniment grand que dans celui de I’infiniment petit.

Cette prétention révele 1’orgueil humain et conduit a I’humiliation.

La nature comme image de Dieu

La nature, créée a I’image de Dieu, est marquée du sceau de I’infini.

Toutes les sciences s’ouvrent ainsi a I’infini, car elles sont toujours inachevées et

dépassées par ce qui reste inconnu.

Exemple de la géométrie

Méme dans une science rigoureuse comme la géométrie, les principes sont eux-
mémes infinis : a chaque pas, I’inconnu dépasse le connu.

— Illustration de I’impossibilité d’épuiser la connaissance scientifique.



En italique (lignes 108-116). Impossibilité de tout connaitre.

Cette formule exprime la conclusion : la connaissance humaine est radicalement
limitée, et seul Dieu posseéde la vérité absolue.

Fragment 230 (licnes 117-130). Impossibilité de la connaissance des extrémes

La prétention de la philosophie

Pascal critique les philosophes qui veulent atteindre le principe des choses ou tout
savoir.

Cette ambition est vaine, car I’homme n’a pas les moyens de parvenir a une
connaissance totale.

Les deux directions de la connaissance

D’un c6té, le regard se perd dans I’infini du grand (le cosmos).

De l’autre, on croit pouvoir enfermer le petit dans des limites, mais la encore, la
divisibilité est sans fin.

— Les deux extrémes, I’infiniment grand et I’infiniment petit, échappent également
a I’homme.

Le extrémes sont liés

Bien que ces extrémes soient inconnaissables pour 1’homme, ils ne sont pas sans
relation :

Ils trouvent leur unité dans le Créateur, seul capable de tenir ensemble I’infini et le
néant.

Le fragment 230 (lignes 131-151). Les limites de la connaissance humaine

Connaissons notre portée :

Pascal rappelle que « nous sommes quelque chose et ne sommes pas tout ».

La connaissance de la nature est donc limitée : notre vue s’arréte, et seule
I’imagination peut prolonger la perception — mais elle se perd vite dans ’infini.

— L’homme doit reconnaitre la mesure de sa condition : il n’est pas rien, mais il
n’est pas tout non plus.

La proportion entre intelligence et

nature :

Analogie : « notre intelligence tient dans I’ordre des choses intelligibles le méme
rang que notre corps dans I’étendue de la nature ».

Cela signifie que, de méme que notre corps n’occupe qu’un point infime dans
I’univers matériel, notre intelligence n’embrasse qu’une part limitée de la vérité
dans I’ordre des choses spirituelles et rationnelles.



Les extrémes inconcevables

L’homme ne peut comprendre ni supporter les extrémes. Enumération
d’exemples (Trop ou trop peu de lumiére aveuglent également la vue ; de méme,
notre esprit se perd aussi bien dans 1’excés que dans le manque).

Pascal illustre cette loi universelle par des exemples concrets :

la jeunesse et la vieillesse sont deux extrémes qui échappent a la plénitude de la
maturité ;

le trop de plaisir devient haissable, car il détruit la mesure et 1’équilibre.

L’homme ne peut accéder a la vérité que dans la reconnaissance de sa place
intermédiaire : un étre fini, limité, qui échappe aux extrémes et ne peut saisir que ce
qui est a sa mesure.

lignes 152-177). L’état précaire de ’homme et I'impossibilité de la

connaissance

« C’est ce qui nous rend incapables de savoir certainement et d’ignorer absolument
». (1. 152-153)

Cette expression résume de facon magistrale tout ce qu’il développe dans cette
liasse : L’homme désire la certitude, mais il ne peut I’atteindre. Il cherche a ignorer
son ignorance, mais il n’y parvient pas non plus. Il se retrouve donc dans un état
intermédiaire, flottant entre savoir et ignorance, vérité et erreur.

C’est ce qui fonde la condition humaine chez Pascal : un étre qui ne peut ni s’ancrer
dans la science absolue, ni se réfugier dans 1’ignorance totale.

Un état précaire et périlleux

Pascal résume la condition humaine. L’entreprise de la connaissance est incertaine
et périlleuse : « Nous voguons sur un milieu vaste, toujours incertains et flottants,
poussés d’un bout vers I’autre ». L’homme désire une assise stable, un fondement
ferme pour construire un savoir solide comme une tour s’élevant a I’infini. Mais ce
fondement craque, et la terre s’ouvre sous lui jusqu’aux abimes.

Pas de certitude absolue

L’homme ne dispose d’aucune stabilité ni assurance. Il n’accede qu’a des
apparences vraisemblables, jamais a une vérité définitive.

Le repos dans la mesure humaine

Plutot que de prétendre dépasser ses limites, Pascal invite a rester a sa place : se
tenir au repos la ou la nature a situé 1’homme.

Cela signifie reconnatitre sa condition de milieu, entre deux extrémes inconcevables
(infini et néant).



La vie humaine, un milieu indéterminé

L’existence humaine est un passage bref : la durée d’une vie n’est rien face a
I’éternité.

La vraie mesure de I’homme est celle d’un étre transitoire, situé entre deux abimes
temporels.

L’égalité des finis devant I’infini :

Dans la perspective de I’infini, toutes les réalités finies tendent a étre égales : qu’un
nombre soit trés grand ou trés petit, comparé a ’infini, il s’efface de la méme
maniere.

Pascal emploie ici un raisonnement analogue au concept mathématique de limite :
par rapport a I’infini, tout fini tend vers zéro. — L’homme doit comprendre que
toutes ses prétentions s’annulent devant 1’infini divin.

Fragment 230 (lignes 178-207). L’homme peut-il se connaitre ?

La relation avec les autres parties de la

nature

L’homme est une partie de la nature : il ne peut se connaitre seul.

Pour se comprendre vraiment, il doit saisir les liens qui 1’unissent aux autres parties
de la nature. — C’est seulement dans ce réseau d’enchainements que la
connaissance de soi devient possible.

La dépendance de ’lhomme envers le

monde

L’homme n’est pas un étre autonome : il dépend de tout ce qui 1’entoure.

Pour exister et se maintenir, il a besoin de conditions extérieures : lieu, temps,
mouvement, chaleur, aliments.

Cela signifie que I’homme est en relation constante avec 1’univers, et ne peut se
comprendre sans lui.

L’univers comme réseau de causes

Toutes choses sont liées : chaque élément est a la fois cause et effet.

Paradoxe : Pour comprendre une partie, il faut comprendre le tout. Mais pour
comprendre le tout, il faudrait d’abord comprendre les parties. — C’est un cercle
vicieux qui rend la connaissance exhaustive impossible.

Le paradoxe de la connaissance humaine

L’homme est un composé de matiere et d’esprit. Or : La matiere ne peut pas se
connaitre elle-méme. L’esprit raisonne, mais ne peut atteindre la simplicité absolue
des choses premiéres. Résultat : I’homme, composé et relatif, ne peut saisir les
choses simples et absolues.



La condition humaine
L’homme est pris dans les médiations, jamais au contact de 1’absolu. La

connaissance est toujours fragmentaire, indirecte et relative.

On retrouve ici I’image de la condition humaine : incapable d’atteindre le
fondement ultime mais aussi incapable de rester dans une ignorance totale.

Fragment 230 (lignes ). Le propre de ’homme

Limites de la philosophie traditionnelle

Critique du dualisme cartésien : Pascal refuse la séparation radicale entre res
cogitans (esprit, la chose qui pense) et res extensa (matiere, la chose étendue).

Critique de ’animisme et de 1’anthropomorphisme : I’homme projette sur la nature
ses propres catégories, comme si elle était vivante ou intentionnelle, ce qui trahit
une illusion de connaissance. — La philosophie se heurte ici a ses limites : elle
tente de comprendre la nature en la réduisant a des images humaines.

Une tentative de définir ’Thomme malgré
tout

Bien que la connaissance absolue soit impossible, Pascal affirme que I’homme
demeure « le plus prodigieux objet de la nature » (1. 227).

Pourquoi ? Parce qu’il est pris dans cette tension paradoxale : incapable de se
connaitre pleinement, mais toujours en quéte de vérité.

L’homme se définit précisément dans ce désir d’atteindre une connaissance qui le

dépasse.

La faiblesse comme essence de ’lhomme

Pascal souligne que ’homme ne peut étre défini par une puissance (comme chez
Aristote ou Descartes), mais par sa faiblesse méme.

Sa grandeur réside dans sa lucidité : reconnaitre son ignorance et sa fragilité. Sa
faiblesse est le propre de son étre. On arrive ici au cceur de 1’anthropologie
pascalienne : I’homme est un étre faible et limité, mais dont la conscience de cette
faiblesse fonde sa dignité.

Fragment 231. La faiblesse de ’lhomme

Métaphore du roseau : image de fragilité extréme, exposé a tout (vent, eau,
accident). L’homme est le plus faible de la nature, vulnérable a la moindre cause.

Mais I’homme n’est pas un simple roseau : c’est un roseau pensant. Sa grandeur ne
vient pas de sa force matérielle mais de sa pensée.

L’univers peut écraser ’homme physiquement. Mais I’homme garde une noblesse
supérieure : il sait qu’il meurt, il connait la disproportion qui 1’oppose a I’univers.
Au contraire, I’univers, lui, n’a pas conscience de sa propre puissance.




Grandeur dans la misere : ’homme est faible (roseau), mais sa grandeur est dans la
lucidité de sa condition. L’avantage de I’homme : il n’est pas seulement un étre
soumis a la nature, mais un étre qui réfléchit a sa place dans 1’univers.

Fragment 232. La dignité de ’lhomme
Toute notre dignité est dans la pensée. Pas dans la force, I’espace ou la durée —

I’homme ne peut rivaliser avec 1’univers matériel.

Ce n’est pas en cherchant a combler ’espace ou a prolonger la durée de vie que
I’homme s’éléve. Sa noblesse consiste a se relever par la pensée.

La pensée devient le fondement de la dignité. Bien penser = exercer correctement la
raison, s’élever au-dessus de la simple survie matérielle.

« Travaillons donc a bien penser. Voila le principe de la morale ». La morale ne
repose pas sur la force ou la puissance, mais sur 1’usage juste de la pensée.

Fragment 233 — Le silence éternel des espaces infinis

Expression poétique de 1’angoisse métaphysique de Pascal. Suite logique des
fragments précédents (230-232). L’homme prend conscience de sa petitesse dans
I’infini. I sait que la nature est muette, qu’elle ne répond pas a sa quéte de sens.

L’univers est infini, silencieux, indifférent. [’homme, par sa pensée, prend
conscience de cette disproportion — et en éprouve une peur existentielle.

La formule condense la misére de I’homme sans Dieu : seul face au vide. Montre
I’écart entre la finitude humaine et 1’infinité muette de 1’univers. Pour Pascal, cet
effroi appelle une réponse : la foi.




	Biographie de Pascal
	Un esprit universel
	Un savant reconnu
	Un philosophe et croyant.

	Les Pensées
	Un ouvrage posthume
	Un caractère fragmentaire
	Des thèmes essentiels

	Le problème de l’existence de Dieu
	La tradition philosophique et la démonstration rationnelle
	L’impossibilité de démontrer : le pari pascalien
	La foi comme vérité du cœur

	La liasse XVI « Transition de la connaissance de l’homme à la connaissance de Dieu »
	La difficulté du « de »

	Fragment 229. La condition de l’homme
	La condition misérable de l’homme
	Une condition universelle
	La religion comme source de vérité

	Fragment 230 (lignes 29-55). La contemplation de l’univers
	La contemplation
	de la nature et de l’univers
	Limite de la vue
	et le travail de l’imagination
	La sphère infinie
	Reconsidérer la place de l’homme

	Fragment 230 (lignes 55-84) - L’infiniment grand et l’infiniment petit
	L’exemple du ciron
	Un nouvel abîme
	La perspective renversée
	Les deux abîmes
	Citation clé

	Fragment 230 (lignes 85-107). L’impossibilité de tout connaître
	Apparences vraisemblables
	La présomption de la connaissance
	La nature comme image de Dieu
	Exemple de la géométrie

	Fragment 230 (lignes 117-130). Impossibilité de la connaissance des extrêmes
	La prétention de la philosophie
	Les deux directions de la connaissance
	Le extrêmes sont liés

	Le fragment 230 (lignes 131-151). Les limites de la connaissance humaine
	Connaissons notre portée :
	La proportion entre intelligence et nature :
	Les extrêmes inconcevables

	Fragment 230 (lignes 152-177). L’état précaire de l’homme et l’impossibilité de la connaissance
	Un état précaire et périlleux
	Pas de certitude absolue
	Le repos dans la mesure humaine
	La vie humaine, un milieu indéterminé
	L’égalité des finis devant l’infini :

	Fragment 230 (lignes 178-207). L’homme peut-il se connaître ?
	La relation avec les autres parties de la nature
	La dépendance de l’homme envers le monde
	L’univers comme réseau de causes
	Le paradoxe de la connaissance humaine
	La condition humaine

	Fragment 230 (lignes ). Le propre de l’homme
	Limites de la philosophie traditionnelle
	Une tentative de définir l’homme malgré tout
	La faiblesse comme essence de l’homme

	Fragment 231. La faiblesse de l’homme
	Fragment 232. La dignité de l’homme
	Fragment 233 – Le silence éternel des espaces infinis

