Blaise Pascal

« DE LA CONNAISSANCE DE L'HOMME »

Extrait de : Pensées, [XVI] Transition de la connaissance de 'homme a Dieu, fr. S 229-234,
édition LGF, Paris, 2000, p. 160-172 [notes adaptées].

Blaise Pascal (1623-1662) est 1l’une des
figures les plus remarquables du XVIIe
siecle francais, incarnant 1’idéal de
1’esprit universel. Mathématicien
précoce, 1l concoit des 1’age de dix-
neuf ans la « Pascaline », premiere
machine a calculer mécanique. Ses
travaux en géométrie projective, sur le
calcul des probabilités et sur la
physique des fluides ont profondément
marqué les sciences. Mais Pascal ne se
limite pas aux sciences exactes : son
intérét pour la condition humaine et
les questions métaphysiques en fait
également un grand philosophe et
moraliste. En 1654, une expérience
mystique qu’il appelle la « nuit de feu
» bouleverse sa vie. Converti au
jansénisme, courant austere du
catholicisme, 11 rejoint le monastere
de Port-Royal et s’engage dans 1la
défense d’ une foi rationnellement
argumentée. Malgré une santé fragile,
Pascal travaille jusqu’a sa mort a un
grand ouvrage de défense du
christianisme, resté i1nachevé : les

Pensées. Son ceuvre articule science,
philosophie et théologie, cherchant a
concilier 1la rigueur mathématique et

1’intuition spirituelle. Par cette
alliance de raison et de foi, de
méthode scientifique et de profondeur
métaphysique, Pascal incarne

parfaitement la figure de 1’humaniste
universel.

Les Pensées, publiées en 1670 apres la

mort de Pascal, rassemblent des
fragments destinés a un traité
apologétique, Apologie de la religion
chrétienne. Pascal y explore la
condition humaine, oscillant entre

grandeur et misere, et affirme que
seule la foli peut combler 1le vide
existentiel. Il célebre la raison mais
souligne ses limites face au mystere de
Dieu et de 1’infini. Rédigées dans un
style analogique, par aphorismes et

images, 1’euvre allie profondeur
spirituelle et lucidité psychologique,
faisant des Pensées un classique

intemporel de la philosophie et de 1la
littérature francaises.

» organon.uzeta.eu


https://www.organon.uzeta.eu/

10

20

30

40

» organon.uzeta.eu

« DE LA CONNAISSANCE DE L’HOMME »

229
H.s5.

En voyant 'aveuglement et la miseére de ’'homme, en regardant tout 'univers
muet et '’homme sans lumiére abandonné a lui-méme, et comme égaré dans ce
recoin de l'univers sans savoir qui I'y a mis, ce qu’il y est venu faire, ce qu’il
deviendra en mourant, incapable de toute connaissance, j'entre en effroi comme
un homme qu’on aurait porté endormi dans une ile déserte et effroyable, et qui
s’éveillerait sans connaitre et sans moyen d’en sortir. Et sur cela jadmire
comment on n’entre point en désespoir d’'un si misérable état. Je vois d’autres
personnes aupres de moi d’'une semblable nature. Je leur demande s’ils sont
mieux instruits que moi. Ils me disent que non et sur cela ces misérables égarés,
ayant regardé autour d’eux et ayant vu quelques objets plaisants s’y sont donnés et
s’y sont attachés. Pour moi je n’ai pu y prendre d’attache et considérant combien il
y a plus d’apparence' qu’il y a autre chose que ce que je vois j’ai recherché si ce
Dieu n’aurait point laissé quelque marque de soi.

Je vois plusieurs religions contraires et partant toutes fausses, excepté une.
Chacune veut étre crue par sa propre autorité et menace les incrédules. Je ne les
crois donc pas la-dessus. Chacun peut dire cela. Chacun peut se dire prophéte
mais je vois la chrétienne ou je trouve des prophéties, et c’est ce que chacun ne
peut pas faire.

230
H. Disproportion de '’homme.

9 — (Voila ott nous meénent les connaissances naturelles. Si celles-la ne sont
véritables, il n’y a point de vérité dans 'homme, et si elles le sont, il y trouve un
grand sujet d’humiliation, forcé a s’abaisser d’'une ou d’autre maniére.

Et puisqu’il ne peut subsister sans les croire, je souhaite avant que d’entrer
dans de plus grandes recherches de la nature, quil la considére une fois
sérieusement et a loisir, qu’il se regarde aussi soi-méme et juge s’il y a quelque
proportion avec elle, par la comparaison qu’il fera de ces deux objets.)

Que 'homme contemple donc la nature entiére dans sa haute et pleine majesté,
qu’il éloigne sa vue des objets bas qui I'environnent, qu’il regarde cette éclatante
lumiere mise comme une lampe éternelle pour éclairer I'univers, que la terre lui
paraisse comme un point au prix du® vaste tour que cet astre décrit?, et qu’il
s’étonne de ce que ce vaste tour lui-méme n’est qu'une pointe tres délicate a

1 Combien il est plus vraisemblable.
En comparaison du.

La perspective est géocentrique, mais tres vite I’alternative géocentrisme / héliocentrisme perd
toute signification : tout est centre dans l'infini, parce qu’il n’y a plus de centre.

-2.



https://www.organon.uzeta.eu/

50

60

70

» organon.uzeta.eu

I’égard de celui que ces astres qui roulent dans le firmament embrassent*. Mais si
notre vue s’arréte 1la, que l'imagination passe outre®. Elle se lassera plutot de
concevoir que la nature de fournir. Tout ce monde visible n’est qu'un trait
imperceptible dans I'ample sein de la nature, nulle idée n’en approche. Nous
avons beau enfler nos conceptions au-dela des espaces imaginables, nous
n’enfantons que des atomes au prix de la réalité des choses. Cest une sphere
infinie dont le centre est partout, la circonférence nulle part®. Enfin c’est le plus
grand [des] caracteres sensibles de la toute-puissance de Dieu que notre
imagination se perde dans cette pensée.

Que 'homme étant revenu a soi considere ce qu’il est au prix de ce qui est, qu’il
se regarde comme égaré dans ce canton’ détourné de la nature, et que, de ce petit
cachot ou il se trouve logé, jentends I'univers, il apprenne a estimer la terre, les
royaumes, les villes et soi-méme, son juste prix®.

Qu’est-ce qu'un homme, dans l'infini ?

Mais pour lui présenter un autre prodige aussi étonnant, qu’il recherche dans
ce qu’il connait les choses les plus délicates, quun ciron® lui offre dans la petitesse
de son corps des parties incomparablement plus petites, des jambes avec des
jointures, des veines dans ses jambes, du sang dans ses veines, des humeurs dans
ce sang, des gouttes dans ses humeurs, des vapeurs dans ces gouttes, que divisant
encore ces dernieres choses, il épuise ses forces en ces conceptions, et que le
dernier objet ou il peut arriver soit maintenant celui de notre discours. Il pensera
peut-étre que c’est la 'extréme petitesse de la nature.

Je veux lui faire voir la-dedans un abime nouveau, je lui veux peindre non
seulement l'univers visible, mais 'immensité qu'on peut concevoir de la nature
dans I'enceinte de ce raccourci d’atome. Qu’il y voie une infinité d’univers, dont
chacun a son firmament, ses planetes, sa terre, en la méme proportion que le
monde visible, dans cette terre des animaux, et enfin des cirons dans lesquels il
retrouvera ce que les premiers ont donné, et trouvant encore dans les autres la
méme chose sans fin et sans repos, qu’il se perde dans ces merveilles aussi
étonnantes dans leur petitesse, que les autres par leur étendue! Car qui
n’admirera que notre corps, qui tantét n’était pas perceptible dans l'univers
imperceptible lui-méme dans le sein du tout, soit a présent un colosse, un monde
ou pluto6t un tout a I'égard du néant ou I'on ne peut arriver ?

4 Montaigne, Essais, I, 26 : « Mais qui se présente, comme dans un tableau, cette grande image de

notre meére nature en son entiere majesté, qui lit en son visage une si générale et constante variété,
qui se remarque la-dedans, et non soi, mais tout un royaume, comme un trait d'une pointe tres
délicate, celui-la seul estime les choses selon leur juste grandeur ».

5 Cf. Descartes, Principes, II, 21 : « Nous saurons aussi que ce monde, ou la matiére étendue qui

compose l'univers, n’a point de bornes, pour ce que, quelque part ou nous en veuillons feindre,
nous pouvons encore imaginer au dela des espaces indéfiniment étendus ».

6  Cette métaphore a une longue histoire, qui remonte a Empédocle (V¢ siecle av. J.-C.) et se

prolonge, au temps de Pascal, jusqu’a Marie de Gournay.

7 Coin.
8 Montaigne, Essais, I, 26 : « Ce grand monde, que les uns multiplient encore comme especes sous

un genre, c’est le miror ot il nous faut regarder pour nous connaitre de bon biais » ; I, 12 : « Tune
vois que l'ordre et la police [= 'organisation] de ce petit caveau ou tu es logé [...] : cette piece n’est
rien au prix du tout ».

9 Insecte qui se développe dans le fromage ou la farine et qui passait pour le plus petit des animaux

visible a I'ceil nu.



https://www.organon.uzeta.eu/

80

90

100

110

» organon.uzeta.eu

Qui se considérera de la sorte s’effraiera de soi-méme et, se considérant
soutenu dans la masse que la nature lui a donnée entre ces deux abimes de I'infini
et du néant, il tremblera dans la vue de ses merveilles, et je crois que sa curiosité
se changeant en admiration, il sera plus disposé a les contempler en silence qu’a
les rechercher avec présomption. Car enfin qu’est-ce que ’homme dans la nature ?
Un néant a I’égard de l'infini, un tout a I'égard du néant, un milieu entre rien et
tout™, infiniment éloigné de comprendre les extrémes. la fin des choses et leurs
principes sont pour lui invinciblement cachés dans un secret impénétrable (que
pourra-t-il donc concevoir ? il est), également incapable de voir le néant d’ou il
est tiré et 'infini, ou il est englouti.

Que fera-t-il donc sinon d’apercevoir [quelque] apparence du milieu des
choses, dans un désespoir éternel de connaitre ni leur principe ni leur fin ? Toutes
choses sont sorties du néant et portées jusqu’a I'infini. Qui suivra ces étonnantes
démarches ? L’auteur de ces merveilles les comprend. Tout autre™ ne le peut faire.

Manque d’avoir contemplé ces infinis, les hommes se sont portés
témérairement a la recherche de la nature, comme ¢’ils avaient quelque
proportion avec elle.

C’est une chose étrange qu’ils ont voulu comprendre les principes des choses, et
de 1a arriver jusqu’'a connaitre tout, par une présomption aussi infinie que leur
objet. Car il est sans doute qu’'on ne peut former ce dessein sans une présomption
ou sans une capacité infinie, comme la nature.

Quand on est instruit, on comprend que, la nature ayant gravé son image et
celle de son auteur dans toutes choses, elles tiennent presque toutes de sa double
infinité : c’est ainsi que nous voyons que toutes les sciences sont infinies en
I’étendue de leurs recherches. Car qui doute que la géométrie, par exemple, a une
infinité d’infinités de propositions a exposer ? Elles sont aussi infinies dans la
multitude et la délicatesse de leurs principes. Car qui ne voit que ceux qu’on
propose pour les derniers ne se soutiennent pas d’eux-mémes et qu’ils sont
appuyés sur d’autres qui, en ayant d’autres pour appui, ne souffrent jamais de
dernier ?

Mais nous faisons des derniers qui paraissent a la raison comme on fait dans
les choses matérielle,s ou nous appelons un point indivisible celui au-dela duquel
nos sens n’apercoivent plus rien, quoique divisible infiniment et par sa nature.

De ces deux infinis des sciences celui de grandeur est bien plus sensible, et c’est
pourquoi il est arrivé a peu de personnes de prétendre a traiter toutes choses. « Je
vais parler de tout », disait Démocrite. (Mais outre que c’est peu d'en parler
simplement, sans prouver et connaitre, il est néanmoins impossible de le faire, la
multitude infinie des choses nous étant si cachée que tout ce que nous pouvons
exprimer par paroles ou par pensées n'en est qu'un trait invisible. D’ou il parait
combien est sot, vain et ignorant ce titre de quelques livres, De omni scibili3.)

(On voit d'une premiere vue que larithmétique seule fournit des propriétés
sans nombre, et chaque science de méme.)

10 Cf. Descartes, Méditation IV : « je suis comme un milieu entre Dieu et le néant ».
11 Personne d’autre.

12 Montaigne, Essais, 11, 12 : « De méme impudence est cette promesse du livre de Démocrite : "Je
m’en vais parler de toutes choses" ».

13 De tout ce qui peut étre connu, titre résumé de I'une des neuf cents théses que Pic de la Mirandole
se proposait de soutenir en 1486.

-4-



https://www.organon.uzeta.eu/

120

130

140

150

» organon.uzeta.eu

Mais l'infinité en petitesse est bien moins visible. Les philosophes ont bien
plut6t prétendu d’y arriver, et c’est la ou tous ont achoppé. C'est ce qui a donné
lieu a ces titres si ordinaires : Des principes des choses, Des principes de la
philosophie, et aux semblables aussi fastueux en effet, quoique moins en
apparence que cet autre qui creve les yeux : De omni scibili.

On se croit naturellement bien plus capable d’arriver au centre des choses que
d’embrasser leur circonférence, et I'étendue visible du monde nous surpasse
visiblement. Mais comme c’est nous qui surpassons les petites choses, nous nous
croyons plus capables de les posséder, et cependant il ne faut pas moins de
capacité pour aller jusqu’au néant que jusqu’au tout. Il la faut infinie pour l'un et
lautre. Et il me semble que qui aurait compris les derniers principes des choses
pourrait aussi arriver jusqu’a connaitre l'infini. L'un dépend de l'autre, et I'un
conduit a l'autre. Ces extrémités se touchent et se réunissent a force de s’étre
éloignées, et se retrouvent en Dieu, et en Dieu seulement.

Connaissons donc notre portée : nous sommes quelque chose et ne sommes pas
tout. Ce que nous avons d’étre nous dérobe la connaissance des premiers
principes qui naissent du néant. Et le peu que nous avons d’étre nous cache la vue
de l'infini.

Notre intelligence tient dans 'ordre des choses intelligibles le méme rang que
notre corps dans I’étendue de la nature.

Bornés en tout genre, cet état qui tient le milieu entre deux extrémes se trouve
en toutes nos puissances. Nos sens n’apercoivent rien d’extréme. Trop de bruit
nous assourdit, trop de lumiére éblouit, trop de distance et trop de proximité
empéche la vue. Trop de longueur et trop de brieveté de discours I'obscurcit, trop
de vérité nous étonne. J’en sais qui ne peuvent comprendre que qui de zéro oOte
quatre reste zéro. Les premiers principes ont trop d’évidence pour nous*. Trop de
plaisir incommode, trop de consonances déplaisent dans la musique, et trop de
bienfaits irritent. Nous voulons avoir de quoi surpayer la dette. Beneficia eo usque
leta sunt dum videntur exsolvi posse. Ubi multum antevenere pro gratia odium
redditur'®. Nous ne sentons ni l'extréme chaud, ni I'extréme froid, les qualités
excessives nous sont ennemies et non pas sensibles, nous ne les sentons plus, nous
les souffrons. Trop de jeunesse et trop de vieillesse empéche 'esprit, trop et trop
peu d’instruction”. Enfin les choses extrémes sont pour nous comme si elles
n’étaient point, et nous ne sommes point a leur égard, elles nous échappent ou
nous a elles™.

Voila notre état véritable. C'est ce qui nous rend incapables de savoir
certainement et d’ignorer absolument. Nous voguons sur un milieu vaste, toujours
incertains et flottants, poussés d'un bout vers 'autre®. Quelque terme ou nous

14 Les Principia philosophiz ont été publiés par Descartes en 1644 et traduits en francais en 1647.
15 Cf. Aristote, Métaphysique, a, I, 993 b : « Ce que les yeux des chauves-souris sont a 1’éclat du jour,

I'intelligence de notre 4me l’est aux choses qui sont de toutes les plus naturellement évidentes ».

16 « Les bienfaits sont agréables tant qu’on sait pouvoir s’acquitter ; mais s’ils dépassent de beaucoup

cette limite, au lieu de gratitude nous les payons de haine » (Tacite, Annales, IV, 18 ; d’apres
Essais, 111, 8).

17
18

19

Cf. Charron, Discours chrétiens, Discours premier, « De la connaissance de Dieu ».

Montaigne, Essais, I, 12 : « Si c’est un enfant qui juge, il ne sait que c’est ; si c’est un savant, il est
préoccupé [= il a des opinions précongues] ». Cf. fr. 55, 72, 75.

Montaigne, Essais, 11, 12 : la raison « ne fait que fourvoyer [= s’égarer] partout, mais spécialement
quand elle se méle des choses divines. [...] Elle se perd, s’'embarrasse et s’entrave, tournoyant et

-5-



https://www.organon.uzeta.eu/

160

170

180

190

» organon.uzeta.eu

pensions nous attacher et nous affermir, il branle, et nous quitte. Et si nous le
suivons, il échappe a nos prises, il nous glisse et fuit d’'une fuite éternelle. Rien ne
s’arréte pour nous, c’est I'état qui nous est naturel et toutefois le plus contraire a
notre inclination. Nous briilons du désir de trouver une assiette ferme, et une
derniére base constante pour y édifier une tour qui s’éléve a l'infini, mais tout
notre fondement craque et la terre s’ouvre jusqu’aux abimes.

Ne cherchons donc point d’assurance et de fermeté. Notre raison est toujours
décue par l'inconstance des apparences, rien ne peut fixer le fini entre les deux
infinis qui I'enferment et le fuient.

Cela étant bien compris, je crois qu’on se tiendra en repos, chacun dans I’état
ou la nature 'a placé.

Ce milieu qui nous est échu en partage étant toujours distant des extrémes,
qu'importe qu'un autre ait un peu plus d’intelligence des choses ? S’il en a et s’il
les prend un peu de plus haut, n’est-il pas toujours infiniment éloigné du bout ? Et
la durée de notre vie n’est-elle pas également infime de I'éternité, pour durer dix
ans davantage ?

Dans la vue de ces infinis tous les finis sont égaux?’, et je ne vois pas pourquoi
asseoir son imagination plut6t sur un que sur l'autre. La seule comparaison que
nous faisons de nous au fini nous fait peine.

Si ’homme s’étudiait le premier®, il verrait combien il est incapable de passer
outre. Comment se pourrait-il qu'une partie conniit le tout ? Mais il aspirera peut-
étre a connaitre au moins les parties avec lesquelles il a de la proportion. Mais les
parties du monde ont toutes un tel rapport et un tel enchainement I'une avec
lautre que je crois impossible de connaitre I'une sans 'autre et sans le tout.

L’homme, par exemple, a rapport a tout ce qu’il connait : il a besoin de lieu
pour le contenir, de temps pour durer, de mouvement pour vivre, d’éléments pour
le composer, de chaleur et d’aliments pour se nourrir, d’air pour respirer. Il voit la
lumiere, il sent les corps, enfin tout tombe sous son alliance®. Il faut donc, pour
connaitre 'homme, savoir d’ou vient qu’il a besoin d’air pour subsister, et pour
connaitre I’air, savoir par ou il a ce rapport a la vie de 'homme, etc.

La flamme ne subsiste point sans l'air. Donc pour connaitre I'un il faut
connaitre 'autre.

Donc toutes choses étant causées et causantes, aidées et aidantes, médiatement
et immédiatement, et toutes s’entretenant par un lien naturel et insensible qui lie
les plus éloignées et les plus différentes, je tiens impossible de connaitre les
parties sans connaitre le tout, non plus que de connaitre le tout sans connaitre
particulierement les parties.

(L’éternité des choses en elles-mémes ou en Dieu doit encore étonner notre
petite durée.

flottant dans cette mer vaste, trouble et ondoyante des opinions humaines, sans bride et sans
but ».

20 Cf. fr. 680 : « Le fini s’anéantit en présence de I'infini et devient un pur néant ».

21 Cf. fr. 106 et 566.

22 Ce dernier mot vient de Raimond Sebond, au chapitre II de la Théologie naturelle, traduite du
latin par Montaigne en 1569 : ’homme « se rapporte aux corps insensibles [...] ; il en est nourri, il

loge chez eux, il vit par leur moyen, et ne peut s’en passer un seul moment [...]. Il a une grande
alliance, convenance et amitié avec les autres créatures ».

-6-



https://www.organon.uzeta.eu/

200

210

220

230

» organon.uzeta.eu

Limmobilité fixe et constante de la nature, comparaison au changement
continuel qui se passe [en nous, doit faire le méme effet.)

Et ce qui acheéve notre impuissance a connaitre les choses est qu’elles sont
simples en elles-mémes et que nous sommes composés de deux natures opposées
et de divers genres, d’ame et de corps. Car il est impossible que la partie qui
raisonne en nous soit autre que spirituelle. Et quand on prétendrait que nous
serions simplement corporels cela nous exclurait bien davantage de la
connaissance des choses, n’y ayant rien de si inconcevable que de dire que la
matiére se connait soi-méme. Il ne nous est pas possible de connaitre comment
elle se connaitrait.

Et ainsi si nous [sommes] simples matériels nous ne pouvons rien du tout
connaitre, et si nous sommes composés d’esprit et de matiere nous ne pouvons
connaitre parfaitement les choses simples, (puisque notre suppé6t> qui agit en
cette connaissance est en partie spirituel, et comment connaitrions-nous
nettement les substances spirituelles, ayant un corps qui nous aggrave et nous
baisse vers la terre ?*%) spirituelles ou corporelles.

De la vient que presque® tous les philosophes confondent les idées des choses
et parlent des choses corporelles spirituellement et des spirituelles
corporellement. Car ils disent hardiment que les corps tendent en bas, qu’ils
aspirent a leur centre, qu’ils fuient leur destruction, qu’ils craignent le vide, qu’ils
ont des inclinations, des sympathies, des antipathies, qui sont toutes choses qui
n’appartiennent qu’aux esprits®®. Et, en parlant des esprits, ils les considérent
comme en un lieu, et leur attribuent le mouvement d’une place a une autre, qui
sont choses qui n’appartiennent qu’aux corps®.

Au lieu de recevoir les idées de ces choses pures, nous les teignons de nos
qualités, et empreignons [de] notre étre composé toutes les choses simples que
nous contemplons.

Qui ne croirait a nous voir composer toutes choses d’esprit et de corps, que ce
mélange-la nous serait bien compréhensible ? Cest néanmoins la chose qu'on
comprend le moins. L’homme est a lui-méme le plus prodigieux objet de la nature,
car il ne peut concevoir ce que c’est que corps, et encore moins>® ce que c’est
qu’esprit, et moins qu’aucune chose comment un corps peut étre uni avec un
esprit. C’est la le comble de ses difficultés et cependant c’est son propre étre.
Modus quo corporibus adhaerent spiritus comprehendi ab homine non potest, et
hoc tamen homo est™.

23
24

25

26
27

28

29

Supp6t : voir fr. 99, n. 2.

Echo du Livre de la Sagesse, IX, 15 : « Le corps qui se corrompt appesantit 'ame, et cette demeure
terrestre abat I'esprit dans la multiplicité des soins [=soucis] qui 'agitent ».

Descartes, en raison de son dualisme métaphysique, est certainement exempté des reproches
symétriques qui suivent.

Sont ici visés les disciples d’Aristote, tenants d'une conception animiste de la nature.

Selon V. Carraud, ce deuxiéme type de critique atteint particulierement le P. Mersenne, qui puise
dans la physique contemporaine des modeéles pour penser la vie spirituelle et morale.

Pascal prend ici le contre-pied de Descartes, dont la Méditation II a pour titre : De la nature de
Uesprit humain ; et qu'il est plus aisé a connaitre que le corps.

« La maniére dont les esprits sont joints aux corps ne peut étre comprise par 'homme, et pourtant
c’est cela qui est Thomme » (saint Augustin, La Cité de Dieu, XXI, 10 — texte abrégé une premiere
fois par Montaigne, puis une seconde par Pascal, qui I’a lu dans Essais, II, 12).



https://www.organon.uzeta.eu/

» organon.uzeta.eu

(Voila une partie des causes qui rendent Thomme si imbécile® a connaitre la
nature. Elle est infinie en deux manieres, il est fini et limité. Elle dure et se
maintient perpétuellement en son étre, il passe et est mortel. Les choses en
particulier se corrompent et se changent a chaque instant, il ne les voit qu'en
passant. Elles ont leur principe et leur fin, il ne concoit ni 'un ni lautre. Elles
sont simples, et il est composé de deux natures différentes).

Enfin, pour consommer la preuve de notre faiblesse je finirai par ces deux
240 | considérations.

231
H. 3.

L’homme n’est qu'un roseau, le plus faible de la nature, mais c’est un roseau
pensant. Il ne faut pas que®' I'univers entier s’arme pour 1’écraser, une vapeur, une
goutte d’eau suffit pour le tuer3>. Mais quand l'univers I’écraserait, ’homme serait
250 | encore plus noble que ce qui le tue, puisqu’il sait qu’il meurt et 'avantage que
l'univers a sur lui. L'univers n’en sait rien.

232
Toute notre dignité consiste donc en la pensée. Cest de la qu’il faut nous
relever, et non de I'espace et de la durée, que nous ne saurions remplir.

Travaillons donc a bien penser. Voila le principe de la morale.

260
233

Le silence éternel de ces espaces infinis m’effraie.

234

Consolez-vous, ce n’est point de vous que vous devez l'attendre3?, mais au
contraire en n’attendant rien de vous que vous devez ’attendre.

30 Faible.
31 Il n’est pas nécessaire que.

32 Montaigne, Essais, II, 12 : « Quant a la force, il n’est animal au monde en butte de tant d’offenses
[= de blessures] que 'homme : il ne nous faut point une baleine, un éléphant et un crocodile [...] ;
les poux sont suffisants pour faire vaquer la dictature de Sylla ». Puis: « 'homme faible,
calamiteux et misérable [...], un souffle de vent contraire, [...] une brouée matiniére [=un
brouillard du matin] suffisent a le renverser et porter par terre ».

33 Le souverain bien.

-8-



https://www.organon.uzeta.eu/

	« De la connaissance de l’homme »

