
Blaise Pascal

« DE LA CONNAISSANCE DE L’HOMME »
Extrait de : Pensées, [XVI] Transition de la connaissance de l’homme à Dieu, fr. S 229-234, 

édition LGF, Paris, 2000, p. 160-172 [notes adaptées].

Blaise Pascal (1623-1662) est l’une des 
figures les plus remarquables du XVIIᵉ 
siècle  français,  incarnant  l’idéal  de 
l’esprit  universel.  Mathématicien 
précoce, il conçoit dès l’âge de dix-
neuf  ans  la  «  Pascaline  »,  première 
machine  à  calculer  mécanique.  Ses 
travaux en géométrie projective, sur le 
calcul  des  probabilités  et  sur  la 
physique  des  fluides  ont  profondément 
marqué les sciences. Mais Pascal ne se 
limite pas aux sciences exactes : son 
intérêt  pour  la  condition  humaine  et 
les  questions  métaphysiques  en  fait 
également  un  grand  philosophe  et 
moraliste.  En  1654,  une  expérience 
mystique qu’il appelle la « nuit de feu 
»  bouleverse  sa  vie.  Converti  au 
jansénisme,  courant  austère  du 
catholicisme,  il  rejoint  le  monastère 
de  Port-Royal  et  s’engage  dans  la 
défense  d’une  foi  rationnellement 
argumentée.  Malgré  une  santé  fragile, 
Pascal travaille jusqu’à sa mort à un 
grand  ouvrage  de  défense  du 
christianisme,  resté  inachevé  :  les 

Pensées.  Son  œuvre  articule  science, 
philosophie  et  théologie,  cherchant  à 
concilier  la  rigueur  mathématique  et 
l’intuition  spirituelle.  Par  cette 
alliance  de  raison  et  de  foi,  de 
méthode  scientifique  et  de  profondeur 
métaphysique,  Pascal  incarne 
parfaitement  la  figure  de  l’humaniste 
universel.

Les Pensées, publiées en 1670 après la 
mort  de  Pascal,  rassemblent  des 
fragments  destinés  à  un  traité 
apologétique,  Apologie  de  la  religion 
chrétienne.  Pascal  y  explore  la 
condition  humaine,  oscillant  entre 
grandeur  et  misère,  et  affirme  que 
seule  la  foi  peut  combler  le  vide 
existentiel. Il célèbre la raison mais 
souligne ses limites face au mystère de 
Dieu et de l’infini. Rédigées dans un 
style  analogique,  par  aphorismes  et 
images,  l’œuvre  allie  profondeur 
spirituelle et lucidité psychologique, 
faisant  des  Pensées un  classique 
intemporel de la philosophie et de la 
littérature françaises.

► organon.uzeta.eu

https://www.organon.uzeta.eu/


► organon.uzeta.eu

« DE LA CONNAISSANCE DE L’HOMME »

229

H. 5.
 
En voyant l’aveuglement et la misère de l’homme, en regardant tout l’univers 

muet et l’homme sans lumière abandonné à lui-même, et comme égaré dans ce 
recoin de l’univers  sans savoir  qui  l’y  a  mis,  ce  qu’il  y  est  venu faire,  ce  qu’il  
deviendra en mourant, incapable de toute connaissance, j’entre en effroi comme 
un homme qu’on aurait porté endormi dans une île déserte et effroyable, et qui 
s’éveillerait  sans  connaître  et  sans  moyen  d’en  sortir.  Et  sur  cela  j’admire 
comment on n’entre point en désespoir d’un si misérable état.  Je vois d’autres 
personnes  auprès  de  moi  d’une  semblable  nature.  Je  leur  demande  s’ils  sont 
mieux instruits que moi. Ils me disent que non et sur cela ces misérables égarés, 
ayant regardé autour d’eux et ayant vu quelques objets plaisants s’y sont donnés et 
s’y sont attachés. Pour moi je n’ai pu y prendre d’attache et considérant combien il 
y a plus d’apparence1 qu’il y a autre chose que ce que je vois j’ai recherché si ce 
Dieu n’aurait point laissé quelque marque de soi.

Je vois  plusieurs religions contraires et  partant toutes fausses,  excepté une. 
Chacune veut être crue par sa propre autorité et menace les incrédules. Je ne les 
crois donc pas là-dessus. Chacun peut dire cela.  Chacun peut se dire prophète 
mais je vois la chrétienne où je trouve des prophéties, et c’est ce que chacun ne 
peut pas faire.

 

230

H. Disproportion de l’homme.

9 –  (Voilà où nous mènent les connaissances naturelles. Si celles-là ne sont 
véritables, il n’y a point de vérité dans l’homme, et si elles le sont, il y trouve un 
grand sujet d’humiliation, forcé à s’abaisser d’une ou d’autre manière.

Et puisqu’il ne peut subsister sans les croire, je souhaite avant que d’entrer 
dans  de  plus  grandes  recherches  de  la  nature,  qu’il  la  considère  une  fois 
sérieusement et à loisir, qu’il se regarde aussi soi-même et juge s’il y à quelque 
proportion avec elle, par la comparaison qu’il fera de ces deux objets.)

Que l’homme contemple donc la nature entière dans sa haute et pleine majesté, 
qu’il éloigne sa vue des objets bas qui l’environnent, qu’il regarde cette éclatante 
lumière mise comme une lampe éternelle pour éclairer l’univers, que la terre lui  
paraisse  comme un point  au prix  du2 vaste  tour  que cet  astre  décrit3,  et  qu’il 
s’étonne de  ce  que  ce  vaste  tour  lui-même n’est  qu’une  pointe  très  délicate  à 

1 Combien il est plus vraisemblable.

2 En comparaison du.

3 La perspective est géocentrique, mais très vite l’alternative géocentrisme / héliocentrisme perd 
toute signification : tout est centre dans l’infini, parce qu’il n’y a plus de centre.

- 2 -

10

20

30

40

https://www.organon.uzeta.eu/


► organon.uzeta.eu

l’égard de celui que ces astres qui roulent dans le firmament embrassent4. Mais si 
notre  vue  s’arrête  là,  que  l’imagination  passe  outre5.  Elle  se  lassera  plutôt  de 
concevoir  que  la  nature  de  fournir.  Tout  ce  monde  visible  n’est  qu’un  trait 
imperceptible  dans  l’ample  sein  de  la  nature,  nulle  idée  n’en  approche.  Nous 
avons  beau  enfler  nos  conceptions  au-delà  des  espaces  imaginables,  nous 
n’enfantons que des atomes au prix  de la  réalité  des choses.  C’est  une sphère 
infinie dont le centre est partout, la circonférence nulle part6. Enfin c’est le plus 
grand  [des]  caractères  sensibles  de  la  toute-puissance  de  Dieu  que  notre 
imagination se perde dans cette pensée.

Que l’homme étant revenu à soi considère ce qu’il est au prix de ce qui est, qu’il  
se regarde comme égaré dans ce canton7 détourné de la nature, et que, de ce petit 
cachot où il se trouve logé, j’entends l’univers, il apprenne à estimer la terre, les 
royaumes, les villes et soi-même, son juste prix8.

Qu’est-ce qu’un homme, dans l’infini ?
Mais pour lui présenter un autre prodige aussi étonnant, qu’il recherche dans 

ce qu’il connaît les choses les plus délicates, qu’un ciron9 lui offre dans la petitesse 
de  son corps  des  parties  incomparablement  plus  petites,  des  jambes  avec  des 
jointures, des veines dans ses jambes, du sang dans ses veines, des humeurs dans 
ce sang, des gouttes dans ses humeurs, des vapeurs dans ces gouttes, que divisant 
encore  ces  dernières  choses,  il  épuise  ses  forces  en ces  conceptions,  et  que le 
dernier objet où il peut arriver soit maintenant celui de notre discours. Il pensera 
peut-être que c’est là l’extrême petitesse de la nature.

Je veux lui  faire voir là-dedans un abîme nouveau, je lui  veux peindre non 
seulement l’univers visible, mais l’immensité qu’on peut concevoir de la nature 
dans l’enceinte de ce raccourci d’atome. Qu’il y voie une infinité d’univers, dont 
chacun a son firmament,  ses planètes,  sa terre,  en la même proportion que le 
monde visible, dans cette terre des animaux, et enfin des cirons dans lesquels il  
retrouvera ce que les premiers ont donné, et trouvant encore dans les autres la 
même  chose  sans  fin  et  sans  repos,  qu’il  se  perde  dans  ces  merveilles  aussi 
étonnantes  dans  leur  petitesse,  que  les  autres  par  leur  étendue !  Car  qui 
n’admirera  que  notre  corps,  qui  tantôt  n’était  pas  perceptible  dans  l’univers 
imperceptible lui-même dans le sein du tout, soit à présent un colosse, un monde 
ou plutôt un tout à l’égard du néant où l’on ne peut arriver ?

4 Montaigne, Essais, I, 26 : « Mais qui se présente, comme dans un tableau, cette grande image de 
notre mère nature en son entière majesté, qui lit en son visage une si générale et constante variété, 
qui se remarque là-dedans, et non soi, mais tout un royaume, comme un trait d’une pointe très 
délicate, celui-là seul estime les choses selon leur juste grandeur ».

5 Cf. Descartes,  Principes, II, 21 : « Nous saurons aussi que ce monde, ou la matière étendue qui 
compose l’univers, n’a point de bornes, pour ce que, quelque part où nous en veuillons feindre, 
nous pouvons encore imaginer au delà des espaces indéfiniment étendus ».

6 Cette  métaphore  a  une  longue  histoire,  qui  remonte  à  Empédocle  (Ve siècle  av.  J.-C.)  et  se 
prolonge, au temps de Pascal, jusqu’à Marie de Gournay.

7 Coin.

8 Montaigne, Essais, I, 26 : « Ce grand monde, que les uns multiplient encore comme espèces sous 
un genre, c’est le miror où il nous faut regarder pour nous connaître de bon biais » ; II, 12 : « Tu ne 
vois que l’ordre et la police [= l’organisation] de ce petit caveau où tu es logé […] : cette pièce n’est 
rien au prix du tout ».

9 Insecte qui se développe dans le fromage ou la farine et qui passait pour le plus petit des animaux 
visible à l’œil nu.

- 3 -

50

60

70

https://www.organon.uzeta.eu/


► organon.uzeta.eu

Qui  se  considérera  de  la  sorte  s’effraiera  de  soi-même  et,  se  considérant 
soutenu dans la masse que la nature lui a donnée entre ces deux abîmes de l’infini  
et du néant, il tremblera dans la vue de ses merveilles, et je crois que sa curiosité  
se changeant en admiration, il sera plus disposé à les contempler en silence qu’à 
les rechercher avec présomption. Car enfin qu’est-ce que l’homme dans la nature ? 
Un néant à l’égard de l’infini, un tout à l’égard du néant, un milieu entre rien et  
tout10, infiniment éloigné de comprendre les extrêmes. la fin des choses et leurs 
principes sont pour lui invinciblement cachés dans un secret impénétrable (que 
pourra-t-il donc concevoir ? il est), également incapable de voir le néant d’où il 
est tiré et l’infini, où il est englouti.

Que  fera-t-il  donc  sinon  d’apercevoir  [quelque]  apparence  du  milieu  des 
choses, dans un désespoir éternel de connaître ni leur principe ni leur fin ? Toutes 
choses sont sorties du néant et portées jusqu’à l’infini. Qui suivra ces étonnantes 
démarches ? L’auteur de ces merveilles les comprend. Tout autre11 ne le peut faire.

Manque  d’avoir  contemplé  ces  infinis,  les  hommes  se  sont  portés 
témérairement  à  la  recherche  de  la  nature,  comme  s’ils  avaient  quelque 
proportion avec elle.

C’est une chose étrange qu’ils ont voulu comprendre les principes des choses, et 
de là arriver jusqu’à connaître tout, par une présomption aussi infinie que leur 
objet. Car il est sans doute qu’on ne peut former ce dessein sans une présomption 
ou sans une capacité infinie, comme la nature.

Quand on est instruit, on comprend que, la nature ayant gravé son image et 
celle de son auteur dans toutes choses, elles tiennent presque toutes de sa double 
infinité :  c’est  ainsi  que  nous  voyons  que  toutes  les  sciences  sont  infinies  en 
l’étendue de leurs recherches. Car qui doute que la géométrie, par exemple, a une 
infinité d’infinités de propositions à exposer ?  Elles sont aussi  infinies dans la 
multitude  et  la  délicatesse  de  leurs  principes.  Car  qui  ne  voit  que  ceux  qu’on 
propose  pour  les  derniers  ne  se  soutiennent  pas  d’eux-mêmes  et  qu’ils  sont 
appuyés sur d’autres qui, en ayant d’autres pour appui, ne souffrent jamais de 
dernier ?

Mais nous faisons des derniers qui paraissent à la raison comme on fait dans 
les choses matérielle,s où nous appelons un point indivisible celui au-delà duquel 
nos sens n’aperçoivent plus rien, quoique divisible infiniment et par sa nature.

De ces deux infinis des sciences celui de grandeur est bien plus sensible, et c’est 
pourquoi il est arrivé à peu de personnes de prétendre à traiter toutes choses. « Je 
vais parler de tout »,  disait  Démocrite12.  (Mais outre que c’est  peu d’en parler 
simplement, sans prouver et connaître, il est néanmoins impossible de le faire, la 
multitude infinie des choses nous étant si cachée que tout ce que nous pouvons 
exprimer par paroles ou par pensées n’en est qu’un trait invisible. D’où il paraît 
combien est sot, vain et ignorant ce titre de quelques livres, De omni scibili13.)

(On voit d’une première vue que l’arithmétique seule fournit des propriétés 
sans nombre, et chaque science de même.)

10 Cf. Descartes, Méditation IV : « je suis comme un milieu entre Dieu et le néant ».

11 Personne d’autre.

12 Montaigne, Essais, II, 12 : « De même impudence est cette promesse du livre de Démocrite : "Je 
m’en vais parler de toutes choses" ».

13 De tout ce qui peut être connu, titre résumé de l’une des neuf cents thèses que Pic de la Mirandole 
se proposait de soutenir en 1486.

- 4 -

80

90

100

110

https://www.organon.uzeta.eu/


► organon.uzeta.eu

Mais l’infinité en petitesse est  bien moins visible.  Les philosophes ont bien 
plutôt prétendu d’y arriver, et c’est là où tous ont achoppé. C’est ce qui a donné 
lieu  à  ces  titres  si  ordinaires :  Des  principes  des  choses,  Des  principes  de  la 
philosophie14,  et  aux  semblables  aussi  fastueux  en  effet,  quoique  moins  en 
apparence que cet autre qui crève les yeux : De omni scibili.

On se croit naturellement bien plus capable d’arriver au centre des choses que 
d’embrasser  leur  circonférence,  et  l’étendue  visible  du  monde  nous  surpasse 
visiblement. Mais comme c’est nous qui surpassons les petites choses, nous nous 
croyons  plus  capables  de  les  posséder,  et  cependant  il  ne  faut  pas  moins  de 
capacité pour aller jusqu’au néant que jusqu’au tout. Il la faut infinie pour l’un et 
l’autre. Et il me semble que qui aurait compris les derniers principes des choses 
pourrait  aussi  arriver  jusqu’à  connaître  l’infini.  L’un dépend de l’autre,  et  l’un 
conduit  à  l’autre.  Ces extrémités se touchent et  se réunissent à  force de s’être 
éloignées, et se retrouvent en Dieu, et en Dieu seulement.

Connaissons donc notre portée : nous sommes quelque chose et ne sommes pas 
tout.  Ce  que  nous  avons  d’être  nous  dérobe  la  connaissance  des  premiers 
principes qui naissent du néant. Et le peu que nous avons d’être nous cache la vue 
de l’infini.

Notre intelligence tient dans l’ordre des choses intelligibles le même rang que 
notre corps dans l’étendue de la nature.

Bornés en tout genre, cet état qui tient le milieu entre deux extrêmes se trouve 
en toutes nos puissances. Nos sens n’aperçoivent rien d’extrême. Trop de bruit 
nous assourdit,  trop de lumière éblouit,  trop de distance et  trop de proximité 
empêche la vue. Trop de longueur et trop de brièveté de discours l’obscurcit, trop 
de vérité nous étonne. J’en sais qui ne peuvent comprendre que qui de zéro ôte 
quatre reste zéro. Les premiers principes ont trop d’évidence pour nous 15. Trop de 
plaisir incommode, trop de consonances déplaisent dans la musique, et trop de 
bienfaits irritent. Nous voulons avoir de quoi surpayer la dette. Beneficia eo usque 
læta sunt dum videntur exsolvi posse. Ubi multum antevenere pro gratia odium 
redditur16.  Nous ne sentons ni  l’extrême chaud,  ni  l’extrême froid,  les  qualités 
excessives nous sont ennemies et non pas sensibles, nous ne les sentons plus, nous 
les souffrons. Trop de jeunesse et trop de vieillesse empêche l’esprit, trop et trop 
peu  d’instruction17.  Enfin  les  choses  extrêmes  sont  pour  nous  comme  si  elles 
n’étaient point, et nous ne sommes point à leur égard, elles nous échappent ou 
nous à elles18.

Voilà  notre  état  véritable.  C’est  ce  qui  nous  rend  incapables  de  savoir 
certainement et d’ignorer absolument. Nous voguons sur un milieu vaste, toujours 
incertains et flottants, poussés d’un bout vers l’autre19.  Quelque terme où nous 

14 Les Principia philosophiæ ont été publiés par Descartes en 1644 et traduits en français en 1647.

15 Cf. Aristote, Métaphysique, α, I, 993 b : « Ce que les yeux des chauves-souris sont à l’éclat du jour, 
l’intelligence de notre âme l’est aux choses qui sont de toutes les plus naturellement évidentes ».

16 « Les bienfaits sont agréables tant qu’on sait pouvoir s’acquitter ; mais s’ils dépassent de beaucoup 
cette limite,  au lieu de gratitude nous les payons de haine » (Tacite,  Annales,  IV,  18 ;  d’après 
Essais, III, 8).

17 Cf. Charron, Discours chrétiens, Discours premier, « De la connaissance de Dieu ».

18 Montaigne, Essais, II, 12 : « Si c’est un enfant qui juge, il ne sait que c’est ; si c’est un savant, il est 
préoccupé [= il a des opinions préconçues] ». Cf. fr. 55, 72, 75.

19 Montaigne, Essais, II, 12 : la raison « ne fait que fourvoyer [= s’égarer] partout, mais spécialement 
quand elle se mêle des choses divines. […] Elle se perd, s’embarrasse et s’entrave, tournoyant et 

- 5 -

120

130

140

150

https://www.organon.uzeta.eu/


► organon.uzeta.eu

pensions nous attacher et nous affermir, il branle, et nous quitte. Et si nous le 
suivons, il échappe à nos prises, il nous glisse et fuit d’une fuite éternelle. Rien ne 
s’arrête pour nous, c’est l’état qui nous est naturel et toutefois le plus contraire à 
notre inclination. Nous brûlons du désir  de trouver une assiette ferme, et  une 
dernière base constante pour y édifier une tour qui s’élève à l’infini,  mais tout 
notre fondement craque et la terre s’ouvre jusqu’aux abîmes.

Ne cherchons donc point d’assurance et de fermeté. Notre raison est toujours 
déçue par l’inconstance des apparences, rien ne peut fixer le fini entre les deux 
infinis qui l’enferment et le fuient.

Cela étant bien compris, je crois qu’on se tiendra en repos, chacun dans l’état 
où la nature l’a placé.

Ce milieu qui nous est échu en partage étant toujours distant des extrêmes, 
qu’importe qu’un autre ait un peu plus d’intelligence des choses ? S’il en a et s’il 
les prend un peu de plus haut, n’est-il pas toujours infiniment éloigné du bout ? Et 
la durée de notre vie n’est-elle pas également infime de l’éternité, pour durer dix 
ans davantage ?

Dans la vue de ces infinis tous les finis sont égaux20, et je ne vois pas pourquoi 
asseoir son imagination plutôt sur un que sur l’autre. La seule comparaison que 
nous faisons de nous au fini nous fait peine.

Si l’homme s’étudiait le premier21, il verrait combien il est incapable de passer 
outre. Comment se pourrait-il qu’une partie connût le tout ? Mais il aspirera peut-
être à connaître au moins les parties avec lesquelles il a de la proportion. Mais les 
parties du monde ont toutes un tel  rapport  et  un tel  enchaînement l’une avec 
l’autre que je crois impossible de connaître l’une sans l’autre et sans le tout.

L’homme, par exemple, a rapport à tout ce qu’il connaît : il a besoin de lieu 
pour le contenir, de temps pour durer, de mouvement pour vivre, d’éléments pour 
le composer, de chaleur et d’aliments pour se nourrir, d’air pour respirer. Il voit la 
lumière, il sent les corps, enfin tout tombe sous son alliance22. Il faut donc, pour 
connaître l’homme, savoir d’où vient qu’il a besoin d’air pour subsister, et pour 
connaître l’air, savoir par où il a ce rapport à la vie de l’homme, etc.

La  flamme  ne  subsiste  point  sans  l’air.  Donc  pour  connaître  l’un  il  faut 
connaître l’autre.

Donc toutes choses étant causées et causantes, aidées et aidantes, médiatement 
et immédiatement, et toutes s’entretenant par un lien naturel et insensible qui lie 
les  plus  éloignées  et  les  plus  différentes,  je  tiens  impossible  de  connaître  les 
parties sans connaître le tout, non plus que de connaître le tout sans connaître 
particulièrement les parties.

(L’éternité des choses en elles-mêmes ou en Dieu doit encore étonner notre 
petite durée.

flottant dans cette mer vaste, trouble et ondoyante des opinions humaines, sans bride et sans 
but ».

20 Cf. fr. 680 : « Le fini s’anéantit en présence de l’infini et devient un pur néant ».

21 Cf. fr. 106 et 566.

22 Ce dernier mot vient de Raimond Sebond, au chapitre II de la  Théologie naturelle, traduite du 
latin par Montaigne en 1569 : l’homme « se rapporte aux corps insensibles […] ; il en est nourri, il 
loge chez eux, il vit par leur moyen, et ne peut s’en passer un seul moment […]. Il a une grande  
alliance, convenance et amitié avec les autres créatures ».

- 6 -

160

170

180

190

https://www.organon.uzeta.eu/


► organon.uzeta.eu

L’immobilité  fixe  et  constante  de  la  nature,  comparaison  au  changement 
continuel qui se passe [en nous, doit faire le même effet.)

Et  ce  qui  achève notre  impuissance à  connaître  les  choses est  qu’elles  sont 
simples en elles-mêmes et que nous sommes composés de deux natures opposées 
et  de divers genres,  d’âme et  de corps.  Car il  est  impossible que la  partie  qui  
raisonne en nous soit  autre que spirituelle.  Et  quand on prétendrait  que nous 
serions  simplement  corporels  cela  nous  exclurait  bien  davantage  de  la 
connaissance des choses,  n’y  ayant  rien de si  inconcevable  que de dire  que la 
matière se connaît soi-même. Il ne nous est pas possible de connaître comment 
elle se connaîtrait.

Et  ainsi  si  nous [sommes] simples matériels  nous ne pouvons rien du tout 
connaître, et si nous sommes composés d’esprit et de matière nous ne pouvons 
connaître parfaitement les choses simples,  (puisque notre suppôt23 qui  agit  en 
cette  connaissance  est  en  partie  spirituel,  et  comment  connaîtrions-nous 
nettement les substances spirituelles, ayant un corps qui nous aggrave et nous 
baisse vers la terre ?24) spirituelles ou corporelles.

De là vient que presque25 tous les philosophes confondent les idées des choses 
et  parlent  des  choses  corporelles  spirituellement  et  des  spirituelles 
corporellement.  Car  ils  disent  hardiment  que  les  corps  tendent  en  bas,  qu’ils  
aspirent à leur centre, qu’ils fuient leur destruction, qu’ils craignent le vide, qu’ils  
ont des inclinations, des sympathies, des antipathies, qui sont toutes choses qui 
n’appartiennent  qu’aux  esprits26.  Et,  en  parlant  des  esprits,  ils  les  considèrent 
comme en un lieu, et leur attribuent le mouvement d’une place à une autre, qui  
sont choses qui n’appartiennent qu’aux corps27.

Au lieu de recevoir  les  idées de ces choses pures,  nous les  teignons de nos 
qualités, et empreignons [de] notre être composé toutes les choses simples que 
nous contemplons.

Qui ne croirait à nous voir composer toutes choses d’esprit et de corps, que ce 
mélange-là  nous  serait  bien  compréhensible ?  C’est  néanmoins  la  chose  qu’on 
comprend le moins. L’homme est à lui-même le plus prodigieux objet de la nature, 
car il  ne peut concevoir ce que c’est  que corps,  et  encore moins28 ce que c’est 
qu’esprit,  et  moins  qu’aucune chose comment  un corps  peut  être  uni  avec  un 
esprit.  C’est  là  le  comble de ses  difficultés  et  cependant c’est  son propre être. 
Modus quo corporibus adhærent spiritus comprehendi ab homine non potest, et 
hoc tamen homo est29.

23 Suppôt : voir fr. 99, n. 2.

24 Echo du Livre de la Sagesse, IX, 15 : « Le corps qui se corrompt appesantit l’âme, et cette demeure 
terrestre abat l’esprit dans la multiplicité des soins [=soucis] qui l’agitent ».

25 Descartes,  en  raison de  son dualisme métaphysique,  est  certainement  exempté  des  reproches 
symétriques qui suivent.

26 Sont ici visés les disciples d’Aristote, tenants d’une conception animiste de la nature. 

27 Selon V. Carraud, ce deuxième type de critique atteint particulièrement le P. Mersenne, qui puise 
dans la physique contemporaine des modèles pour penser la vie spirituelle et morale.

28 Pascal prend ici le contre-pied de Descartes, dont la Méditation II a pour titre :  De la nature de 
l’esprit humain ; et qu’il est plus aisé à connaître que le corps.

29 « La manière dont les esprits sont joints aux corps ne peut être comprise par l’homme, et pourtant  
c’est cela qui est l’homme » (saint Augustin, La Cité de Dieu, XXI, 10 – texte abrégé une première 
fois par Montaigne, puis une seconde par Pascal, qui l’a lu dans Essais,  II, 12).

- 7 -

200

210

220

230

https://www.organon.uzeta.eu/


► organon.uzeta.eu

(Voilà une partie des causes qui rendent l’homme si imbécile30 à connaître la 
nature.  Elle  est  infinie  en  deux  manières,  il  est  fini  et  limité.  Elle  dure  et  se  
maintient  perpétuellement  en  son  être,  il  passe  et  est  mortel.  Les  choses  en 
particulier se corrompent et se changent à chaque instant, il  ne les voit qu’en 
passant. Elles ont leur principe et leur fin, il ne conçoit ni l’un ni l’autre. Elles 
sont simples, et il est composé de deux natures différentes).

Enfin,  pour  consommer la  preuve de  notre  faiblesse  je  finirai  par  ces  deux 
considérations.

231

H. 3.

L’homme n’est qu’un roseau, le plus faible de la nature, mais c’est un roseau 
pensant. Il ne faut pas que31 l’univers entier s’arme pour l’écraser, une vapeur, une 
goutte d’eau suffit pour le tuer32. Mais quand l’univers l’écraserait, l’homme serait 
encore plus noble que ce qui le tue, puisqu’il sait qu’il meurt et l’avantage que 
l’univers a sur lui. L’univers n’en sait rien.

232

Toute  notre  dignité  consiste  donc  en  la  pensée.  C’est  de  là  qu’il  faut  nous 
relever, et non de l’espace et de la durée, que nous ne saurions remplir.

Travaillons donc à bien penser. Voilà le principe de la morale.
 

233

Le silence éternel de ces espaces infinis m’effraie.
 

234

Consolez-vous,  ce  n’est  point  de  vous  que  vous  devez  l’attendre33,  mais  au 
contraire en n’attendant rien de vous que vous devez l’attendre.

30 Faible.

31 Il n’est pas nécessaire que.

32 Montaigne, Essais, II, 12 : « Quant à la force, il n’est animal au monde en butte de tant d’offenses 
[= de blessures] que l’homme : il ne nous faut point une baleine, un éléphant et un crocodile […] ; 
les  poux  sont  suffisants  pour  faire  vaquer  la  dictature  de  Sylla ».  Puis :  « l’homme  faible, 
calamiteux  et  misérable  […],  un  souffle  de  vent  contraire,  […]  une  brouée  matinière  [=un 
brouillard du matin] suffisent à le renverser et porter par terre ».

33 Le souverain bien. 

- 8 -

240

250

260

https://www.organon.uzeta.eu/

	« De la connaissance de l’homme »

