
Dédiviniser la nature, naturaliser l’homme
Mise en garde. — Gardons-nous de penser que le monde serait un être vivant. Vers où devrait-il 

prendre de l’extension ? De quoi devrait-il se nourrir ? Comment pourrait-il croître et se multiplier ? 
Nous savons à peu près ce qu’est l’organique : et ce que nous percevons d’infiniment dérivé, de 
tardif,  de rare,  de fortuit  sur la  croûte de la  terre,  nous irions jusqu’à l’interpréter en tant que 
l’essentiel, l’universel,l’éternel, comme le font ceux qui le nomment le tout un organisme ? Voilà qui 
me dégoûte. Gardons-nous de prime abord de croire que le tout serait une mécanique : il  n’est  
certainement pas construit dans le sens d’un but, et nous lui faisons beaucoup trop d’honneur à lui 
donner le nom de « mécanique ». Gardons-nous de présupposer absolument en tout lieu imaginable 
quelque chose d’une forme aussi  accomplie que les mouvements cycliques des astres voisins de 
nous ;  rien  qu’un  regard  vers  la  Voie  lactée  nous  en  fait  douter,  qui  suggère  des  mouvements 
beaucoup  plus  grossiers  et  contradictoires,  ainsi  que  des  astres  précipités  dans  une  chute 
éternellement rectiligne et d’autres choses analogues. L’ordre astral dans lequel nous vivons est une 
exception  :  cet  ordre  et  la  durée  qu’il  détermine  ont  derechef  rendu  possible  l’exception  des 
exceptions : la formation de l’organique. En revanche le caractère de l’ensemble du monde est de  
toute éternité celui du chaos, en raison non pas de l’absence de nécessité, mais de l’absence d’ordre, 
d’articulation,  de  forme,  de  beauté,  de  sagesse  et  quels  que  soient  nos  humaines  catégories 
esthétiques. Du point de vue de notre raison, les coups malheureux constituent de loin la règle, les  
exceptions n’obéissent point à un but secret, et la totalité de l’horlogerie répète éternellement son 
mode qui jamais se saurait mériter le nom de mélodie, — et pour finir,l’expression même de « coup 
malheureux » n’est qu’une humanisation qui implique un blâme. Or comment oserions-nous nous 
blâmer ou louer le tout ! Gardons-nous de lui reprocher un manque de cœur,ou de la déraison ou 
leurs contraires :  il  n’est ni parfait,  ni  beau, ni noble,  et ne veut devenir rien de tel,  il  n’aspire  
nullement à imiter l’homme ! Il n’est du tout atteint par aucun de nos jugements esthétiques ou 
moraux ! Il n’as pas davantage d’instinct de conservation et absolument pas d’impulsions : il ne 
connaît point de loi. Gardons-nous de déclarer qu’il y a des lois dans la nature. Il n’y a que des  
nécessités : là nul ne commande, nul n’obéit, nul ne transgresse. Dès lors que vous savez qu’il n’y a  
point de but, vous savez aussi qu’il n’y a point de hasard. Car ce n’est qu’au regard d’un monde de 
but que le mot hasard a un sens. Gardons-nous de dire que la mort serait opposée à la vie. Le vivant  
n’est qu’un genre de ce qui est mort, et un genre fort rare. — Gardons-nous de penser que le monde 
crée éternellement du nouveau. Il n’est point de substance éternellement durable ; la matière est  
autant une erreur que le Dieu des Éléates. Quand donc en aurons-nous fini avec notre précaution et 
nos soins ? Quand toutes ces ombres de Dieu cesseront-elles de nous obscurcir ? Quand aurons-
nous totalement dédivinisé la nature ? Quand nous sera-t-il permis de nous naturaliser, nous autres 
hommes, avec la nature pure, nouvellement découverte, nouvellement libérée ?

Friedrich Nietzsche, Le Gai savoir, § 109, tr. P. Klossowski, Paris, Gallimard, 1982, p. 137-138.

Questions

1. Quel est le thème de l’extrait ? 

2. Quelle est l’idée principale de cet aphorisme de Nietzsche ? Sur quel postulat se fonde-t-elle 

3. Montrer l’articulation de l’extrait. Repérer les différents moments du texte et donner un titre à chaque 
partie en faisant référence à la numérotation des lignes (ex. : Titre moment 1, l. x à l. y).

4. En quoi, selon Nietzsche, la nécessité se distingue-t-elle de l’ordre dans la nature ?

5. Que signifie « totalement dédiviniser la nature » et quelles en sont les implications philosophiques ?

► organon.uzeta.eu

10

20

30

https://www.organon.uzeta.eu/


Questions | Corrigé

1. Quel est le thème de l’extrait ? 

Le thème central  de  cet  extrait  est  la  critique par  Nietzsche des  conceptions  anthropomorphiques  et  
finalistes de la nature et du monde. Il s’attaque à l’idée que l’univers puisse être pensé comme un organisme 
vivant, une mécanique ordonnée ou une création orientée vers un but, toutes visions qui, selon lui, ne sont 
que projections humaines héritées de conceptions religieuses ou métaphysiques.  Nietzsche propose au 
contraire une vision désacralisée de la nature :  le monde,  loin d’être structuré par un ordre moral  ou 
esthétique, est fondamentalement chaotique, sans intention ni finalité. L’« ordre astral » et la vie organique  
sont des exceptions rarissimes, non la règle. En rejetant l’existence de lois au sens prescriptif, il affirme 
qu’il n’y a que des nécessités dénuées de tout commandement ou finalité. 

2. Quelle est l’idée principale de l’aphorisme de Nietzsche ?

L’idée principale de cet aphorisme est que le monde n’a ni but, ni ordre universel, ni valeur morale ou 
esthétique intrinsèque : il est fondamentalement chaos, nécessité sans finalité. Nietzsche y déconstruit les 
représentations traditionnelles qui assimilent l’univers à un organisme vivant, à une mécanique réglée ou à 
une œuvre belle et harmonieuse. Ces visions ne sont, selon lui, que des « ombres de Dieu », c’est-à-dire des  
héritages de la pensée religieuse ou métaphysique qui projettent sur la nature des catégories humaines. Il  
invite donc à « dédiviniser » la nature, à la penser telle qu’elle est réellement : indifférente à nos jugements,  
dépourvue d’intentions et de lois au sens prescriptif, soumise uniquement à la nécessité. Cette libération 
conceptuelle doit permettre aux hommes de se « naturaliser » pleinement, en acceptant un monde sans 
finalité transcendante et en renonçant aux illusions consolatrices de la métaphysique et de la religion.

3. Montrer l’articulation de l’extrait. Repérer les différents moments du texte et donner un titre à  
chaque partie en faisant référence à la numérotation des lignes (ex. : Titre moment 1, l. x à l. y).

L’extrait s’articule autour de la répétition de l’injonction « Gardons-nous », qui revient comme un refrain 
structurant. Cette répétition est une anaphore, figure de style qui renforce l’insistance et la force persuasive 
du propos. Ici, elle sert à détruire méthodiquement plusieurs visions anthropocentriques ou finalistes de 
l’univers, chaque occurrence introduisant un nouveau rejet.

On peut dégager trois moments principaux :

Rejet des assimilations anthropomorphiques de l’univers (l. 1 à 15).  Nietzsche écarte l’idée que le monde 
puisse être un être vivant ou une mécanique harmonieuse orientée vers un but. Il critique l’illusion qui 
consiste  à  projeter  sur  l’ensemble  du  réel  les  rares  régularités  observées  localement  (ordre  astral,  vie  
organique).

Affirmation du caractère chaotique et indifférent du monde (l. 15 à 24). Le philosophe décrit l’univers 
comme dépourvu d’ordre, de beauté ou de sagesse ; il récuse la notion même de lois de la nature, ne  
retenant que la nécessité sans intention ni hiérarchie. Le hasard, dans cette perspective, n’a pas de sens.

Vers la  “dédivinisation” de la  nature (l.  25 à la  fin).  Nietzsche appelle  à  se libérer définitivement des 
« ombres de Dieu » pour penser et vivre dans une nature pure, démythifiée et affranchie des catégories  
métaphysiques. C’est l’aboutissement de la démarche critique annoncée par l’anaphore initiale.

4. En quoi, selon Nietzsche, la nécessité se distingue-t-elle de l’ordre dans la nature ?

Pour Nietzsche, la nécessité désigne le fait que tout ce qui arrive dans la nature s’impose et ne pourrait être  
autrement : rien n’est contingent au sens d’évitable. Cependant, cette nécessité n’implique aucun ordre au 
sens humain du terme. L’ordre suppose une structure organisée, une finalité, une articulation rationnelle ou 
esthétique — autant de projections anthropocentriques que Nietzsche rejette.

- 2 -



Dans l’aphorisme, il précise que « nul ne commande, nul n’obéit, nul ne transgresse » dans la nature : la  
nécessité est pure contrainte factuelle, sans hiérarchie ni but. L’absence d’ordre signifie qu’il n’existe pas de 
plan, de loi au sens moral ou téléologique, ni de beauté universelle inscrite dans le réel. Ainsi, le monde est  
nécessaire  dans  ses  effets,  mais  chaotique  dans  son  ensemble,  sans  que  l’on  puisse  lui  attribuer  une 
organisation comparable à une mécanique ou à un organisme.

5.  Que  signifie  «  totalement  dédiviniser  la  nature  »  et  quelles  en  sont  les  implications  
philosophiques ?

« Totalement dédiviniser la nature » signifie, pour Nietzsche, se libérer de toute interprétation religieuse ou 
métaphysique qui attribuerait au monde un sens, un but ou une origine divine. Il ne s’agit pas seulement de 
refuser l’idée d’un Dieu créateur, mais aussi de se défaire des catégories héritées de la théologie — finalité, 
perfection, ordre moral — que l’on continue souvent à appliquer inconsciemment à la nature.

L’enjeu est avant tout humain : c’est l’homme qu’il faut transformer dans son rapport au monde. Tant que 
nous  projetons  nos  valeurs  et  nos  attentes  sur  l’univers,  nous  restons  prisonniers  d’une  vision 
anthropocentrique héritée des religions.

Dédiviniser la nature, c’est donc changer notre regard : accepter un monde qui n’a pas été fait pour nous, 
qui n’obéit à aucun plan, et apprendre à y vivre sans attendre de lui un sens ou une justification. C’est une 
invitation à  repenser  notre  place  comme êtres  naturels  parmi  d’autres,  sans  prétention à  centralité  ni 
privilège.

- 3 -


