
HLP Philosophie | Première année

RENAISSANCE ET HUMANISME :
NOUVELLES PERSPECTIVE SUR LE MONDE

Indice generale
Syllabus.......................................................................................................................................1

Introduction | Contexte historique....................................................................................................2
L’art de la Renaissance et l’invention de la perspective.................................................................4

L’analyse d’Erwin Panofsky : la perspective comme forme symbolique........................................4
Daniel Arasse et l’histoire de l’art...................................................................................................5

Le tournant épistémologique : du monde clos à l’univers infini....................................................7
La méthode expérimentale et les découvertes scientifiques............................................................7
Le tournant économique : les découvertes géographiques..............................................................8
La représentation cartographique du monde....................................................................................9

Syllabus

Références au programme

Les pouvoirs de la parole ; Les représentations du monde.

Objectifs pédagogiques

- Connaître les contextes historiques qui ont caractérisé le passage de l’Antiquité, au Moyen Âge, à la  
Renaissance.
- Distinguer les fondements conceptuels de l’esthétique.
- Connaître les principales découvertes scientifiques et géographique de l’époque moderne.

Exercices et évaluation finale

-  Contrôle  continu :  analyse  d’œuvre  d’art  et  oral  |  Note  bonus  (prise  en  compte  si  améliore  la 
moyenne).
- Devoir surveillé : texte avec questions d’interprétation et de réflexion | Note obligatoire.

organon.uzeta.eu



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

Introduction | Contexte historique
La transition du Moyen Âge à la Renaissance marque un tournant décisif  dans les représentations du 
monde et  la  pensée occidentale.  Alors que le  Moyen Âge reposait  sur une vision théocentrique et 
hiérarchisée  de  l’univers,  la  Renaissance  introduit  une  conception  anthropocentrique,  valorisant  la 
dignité humaine, les progrès scientifiques ainsi qu'une nouvelle approche artistique. Ce basculement a 
transformé la manière dont les hommes perçoivent leur place dans le cosmos et leur pouvoir d’agir sur 
le monde. Avant la Renaissance, le Moyen Âge tardif  connaît des crises profondes (la peste noire, le  
Grand  Schisme  d’Occident)  et  les  guerres  qui  fragilisent  l’autorité  de  l’Église.  Parallèlement,  les 
échanges avec le monde arabo-musulman enrichissent l’Europe de textes philosophiques, scientifiques 
et littéraires de l’Antiquité. Ces événements préparent le terrain à un renouveau intellectuel où l’homme,  
et non plus uniquement Dieu, devient le centre de la réflexion.

Au cœur de la pensée médiévale se trouve une vision théocentrique, où Dieu est l’ordonnateur de  
l’univers  et  où  l’homme  occupe  une  place  subordonnée.  L’Église  domine  la  production  et  la 
transmission des savoirs, notamment à travers la scolastique, qui cherche à concilier foi et raison. Sur le  
plan  artistique,  les  représentations  médiévales  sont  avant  tout  symboliques,  illustrant  des  vérités 
spirituelles plutôt que des réalités matérielles, comme en témoignent les enluminures et les vitraux des 

cathédrales. À partir du XIVe siècle, plusieurs changements remettent en question l’ordre établi.  La 
peste noire bouleverse les sociétés, suscitant des interrogations sur la condition humaine. Les grandes 
découvertes  scientifiques  ouvrent  de  nouvelles  perspectives  géographiques  et  culturelles.  Enfin, 
l’imprimerie révolutionne la diffusion des idées, rendant accessibles des savoirs autrefois confinés aux 
monastères et universités. Ces innovations favorisent l’émergence d’un esprit critique et d’un intérêt 
renouvelé pour les textes antiques.

La  Renaissance  est  avant  tout  un  retour  aux  sources  antiques.  Les  humanistes,  comme Pétrarque,  
s’emploient à redécouvrir  et  commenter les œuvres de l’Antiquité gréco-romaine,  en valorisant des 
langues comme le latin, le grec et l’hébreu. Des œuvres oubliées d’Aristote, Platon ou Lucrèce sont 
traduites et diffusées grâce à l’imprimerie. Ces textes offrent des perspectives nouvelles sur la nature, la  
politique et la morale, en encourageant une pensée critique et une curiosité intellectuelle. La lecture des  
philosophes antiques inspire les artistes, les scientifiques et les théologiens à reconsidérer les paradigmes 
médiévaux et à poser les bases de la modernité. Cette redécouverte s’accompagne d’une vision exaltée 
de  la  dignité  humaine,  célébrée  par  Pic  de  la  Mirandole  dans  son  Discours  sur  la  dignité  de  l’homme. 
L’homme est désormais perçu comme un artisan de son destin, capable de façonner le monde à travers  
la connaissance et la créativité. L’humanisme propose une réforme de l’éducation en plaçant l’homme 
et ses capacités au centre des apprentissages. Érasme, dans Éloge de la folie, critique les dogmatismes et 
plaide pour une pensée plus libre et critique. Parallèlement, des figures comme Copernic remettent en  
question les savoirs établis : l’héliocentrisme bouleverse la vision médiévale de l’univers et ouvre la voie 
à une approche scientifique fondée sur l’observation et l’expérimentation. 

L’invention de la perspective linéaire au XVe siècle illustre parfaitement la révolution intellectuelle et 
artistique  de  la  Renaissance.  Théorisée  par  Alberti  dans  De  pictura,  la  perspective  repose  sur  des 
principes géométriques permettant de représenter un espace tridimensionnel sur une surface plane. 
Cette  innovation  technique  traduit  un  changement  profond  dans  la  manière  de  percevoir  et  de 
représenter le monde : elle place l’homme comme observateur central et rationnel de l’univers. Au-delà 

| 2 |



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

de sa dimension technique, la perspective incarne une transformation symbolique. Elle exprime une 
nouvelle relation entre l’homme et le monde,  où l’observation remplace le dogme, et  où le regard  
humain devient la mesure de la réalité. Des œuvres comme  La Trinité de Masaccio ou  Les Portes du  
Paradis de Ghiberti  témoignent de cette quête d’ordre,  d’harmonie et de réalisme qui caractérise la 
Renaissance. L’invention de la perspective et l’essor de l’humanisme se situent dans une position de 
rupture  avec  les  représentations  médiévales  symboliques  et  spirituelles.  Alors  que  le  Moyen  Âge 
privilégiait des visions figées et hiérarchisées, la Renaissance propose une représentation dynamique, 
rationnelle et humaniste du monde. Ce passage traduit un déplacement fondamental : de la soumission 
à une transcendance divine vers une affirmation des capacités humaines à comprendre et transformer la  
réalité.

| 3 |



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

L’art de la Renaissance et l’invention de la perspective
L'invention  de  la  perspective  à  la  Renaissance  marque  un  tournant  décisif  dans  l’histoire  des 
représentations du monde. À partir du XVe siècle, des artistes comme Filippo Brunelleschi ou Leon 
Battista Alberti développent des règles géométriques précises pour représenter l’espace en profondeur 
sur une surface plane. Cette perspective linéaire repose sur un point de fuite unique vers lequel convergent 
toutes les lignes parallèles,  donnant l'illusion d’un espace tridimensionnel cohérent.  Ce changement 
n’est pas simplement technique : il reflète une transformation profonde du regard porté sur le monde.  
L’homme de la Renaissance, placé au centre de cette nouvelle construction visuelle, devient le sujet  
percevant, et le monde devient un objet mesurable, ordonné, soumis aux lois de la géométrie. Cette 
révolution  visuelle  accompagne  celle  des  savoirs  :  comme dans  les  sciences  naissantes,  le  réel  est  
désormais  compris  comme  une  structure  rationnelle  que  l’esprit  humain  peut  représenter  avec 
exactitude.  En ce sens,  la  perspective est  à  la  fois  une conquête artistique et  une affirmation d’un 
nouveau rapport entre l’homme et le monde, fondé sur la raison, l’observation et la maîtrise.

Si la perspective est souvent associée à la peinture, elle trouve pourtant ses origines dans la pratique 
architecturale. C’est l’architecte florentin Filippo Brunelleschi qui, au début du XVe siècle, en cherchant 
à  représenter  avec  exactitude  les  volumes  et  les  proportions  des  édifices,  élabore  les  principes 
mathématiques  d’une  perspective  construite.  Il  ne  s’agit  pas  d’imiter  le  réel  à  l’œil  nu,  mais  de  le 
reconstruire rationnellement grâce à des lois géométriques. L’espace devient une composition calculée, 
soumise à un point de vue unique, souvent celui d’un spectateur idéal. Cette structuration rationnelle de  
l’espace architectural est ensuite reprise par les peintres, notamment Masaccio ou Piero della Francesca,  
qui  voient  dans la  perspective un moyen de donner à  leurs  œuvres une profondeur nouvelle,  une  
illusion de réalité, mais aussi une charge expressive plus forte. Par la perspective, la scène représentée  
gagne  en  cohérence  et  en  intensité  :  elle  capte  le  regard,  l’organise,  oriente  l’émotion.  Ainsi,  la 
perspective n’est pas seulement un outil technique, elle devient un langage visuel, à la croisée de la 
science,  de  l’architecture  et  de  l’art,  traduisant  une  nouvelle  manière  d’habiter,  de  concevoir  et  de 
représenter le monde. 

L’analyse d’Erwin Panofsky : la perspective comme forme symbolique
L’historien  de  l’art  Erwin  Panofsky,  dans  son  ouvrage  La  perspective  comme  forme  symbolique (1927), 
propose une lecture philosophique et culturelle de l’invention de la perspective à la Renaissance. Selon 
lui, la perspective n’est pas une simple technique de représentation, mais une "forme symbolique", c’est-
à-dire une manière particulière de structurer le monde et de le penser. Elle exprime une vision du réel  
propre à l’homme moderne occidental, dans laquelle le sujet observateur est placé au centre, maître du  
regard, organisant l’espace selon un point de vue unique et stable. En ce sens, la perspective traduit une 
conception anthropocentrique et rationaliste du monde, où la réalité devient mesurable, objectivable,  
soumise aux lois de la géométrie. Panofsky montre ainsi que chaque époque historique possède ses  
propres formes symboliques, c’est-à-dire ses manières de rendre le monde intelligible par des systèmes 
de représentation. L’invention de la perspective centrale incarne donc une révolution mentale autant 
que visuelle : elle reflète l’émergence d’un nouveau rapport au réel, fondé sur la distance, l’objectivité et 
la centralité du sujet percevant.

| 4 |



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

Daniel Arasse et l’histoire de l’art
Dans une série de podcasts réalisée pour France Culture, l’historien de l’art Daniel Arasse mentionne  
plusieurs tableaux qu'il apprécie afin de présenter une histoire de la peinture. S’il soulève la question du 
tableau préféré,  il  souligne aussi  qu'il  n'a pas un tableau préféré unique.  Il  évoque des œuvres très 
connues, comme la Joconde, mais également d’autres moins connues comme Le Verrou de Fragonard, qui 
le touchent profondément. Arasse oriente sa réflexion vers l'idée que ce qui touche dans une œuvre 
peut aller au-delà du simple tableau, englobant fresques et autres formes d'art.

Épisode 1 – Le tableau préféré [transcription des moments clés     :   https://www.youtube.com/watch?v=1HNJyZfH0yQ  ]  

Il souligne que l'expérience émotionnelle est souvent liée à l'immersion dans un espace peint, comme 
dans la  Chambre  des  Époux  par Mantegna.  En ce sens,  il  partage son expérience personnelle  d'être 
enveloppé par la peinture, ce qui crée une connexion émotionnelle forte avec l'œuvre. La chapelle de 
Piero della Francesca est citée comme un lieu où il a passé beaucoup de temps à observer les détails des  
peintures.

Arasse aborde aussi la difficulté d'expliquer pourquoi certaines œuvres provoquent une forte émotion,  
notant que cela ne se limite pas à une réaction intellectuelle. Il fait référence à Stendhal pour illustrer 
comment la peinture peut toucher au-delà des mots, créant une expérience sensorielle unique. C’est une 
une réflexion sur le fait que certaines œuvres appellent le spectateur à s'arrêter et à contempler leur  
profondeur sans nécessairement comprendre pourquoi elles suscitent cette fascination. Il questionne 
pourquoi  certaines  esquisses  ou  tableaux  peuvent  provoquer  des  émotions  intenses,  même si  cela 
semble absurde.

Le Verrou   de Fragonard et   La Chambre des Épouses   de Mantegna  

Arasse évoque son choc initial en découvrant  Le Verrou lors d'une exposition au Louvre, soulignant 
l'importance des reproductions antérieures. Il décrit comment une partie du tableau est occupée par  
rien, ce qui suscite sa curiosité et son questionnement sur la signification de cette absence. Le tableau 
raconte une anecdote à travers un jeune homme embrassant une jeune fille, mettant en avant les plis des 
draps  comme éléments  fascinants.  Arasse  fait  référence  à  Delacroix  et  à  la  notion  de  « puissance 
muette » dans la peinture, expliquant que certains tableaux touchent profondément.

Il compare Le Verrou avec La Chambre des Épouses de Mantegna, notant l'harmonie exceptionnelle de cet 
espace au Palais Ducal de Mantoue. La description du lieu met en avant sa beauté et ses dimensions  
modestes selon les critères contemporains. Mantegna a peint le plafond courbe et développé des trésors  
artistiques sur les murs, créant une illusion d'espace avec des tentures peintes. 

Arasse  souligne  qu'il  a  passé  beaucoup de  temps à  contempler  ces  œuvres  pour  comprendre  leur 
message silencieux. Deux types d'émotions sont identifiés : le choc immédiat face à certaines couleurs 
et la réflexion prolongée sur les couches de sens dans la peinture.

Le choc coloriste et l’intimité du spectateur

Un  exemple  marquant  est  donné  avec  le  bleu  utilisé  par  Matisse,  qui  provoque  une  réaction 
émotionnelle  intense  chez  l'intervenant.  Arasse  explique  que  ce  bleu  contient  également  du  rouge 
caché,  révélant  ainsi  une  complexité  émotionnelle  derrière  les  couleurs  perçues.  Le  deuxième type 
d'émotion  provient  d'une  intimité  croissante  avec  l'œuvre  au  fil  du  temps,  permettant  une 

| 5 |

https://www.youtube.com/watch?v=1HNJyZfH0yQ


HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

compréhension plus profonde. Cette intimité se manifeste aussi bien dans les émotions personnelles 
que dans celles liées aux contextes historiques et culturels des artistes comme Mantegna.

Arasse exprime une forte émotion en découvrant un détail théorique dans une fresque, soulignant que 
ce  détail  a  été  ignoré  par  d'autres  pendant  des  siècles.  Il  évoque  la  folie  potentielle  de  tenter  de 
comprendre  les  pensées  de  l'artiste,  tout  en  reconnaissant  la  profondeur  émotionnelle  que  cela  
engendre ;  et  souligne  l'importance  des  détails  souvent  négligés  qui  peuvent  enrichir  notre 
compréhension d'une œuvre d'art. Il décrit une dualité émotionnelle face à la peinture, entre choc et 
admiration pour la complexité des couleurs et des formes. En ce sens, les mots sont insuffisants pour 
capturer pleinement l'émotion ressentie devant une œuvre, créant un paradoxe entre langage et art.

Les œuvres préférées

Parmi ses œuvres préférées, Arasse mentionne La Madone Sixtine de Raphaël et La Joconde de Léonard de 
Vinci, signalant leur importance historique. Il décrit La Madone Sixtine comme un tableau mythique qui 
représente la Vierge avec l'Enfant Jésus entouré d'anges mélancoliques. L'œuvre est présentée comme 
ayant été admirée mais peu discutée avant son exposition à Dresde, où elle a acquis un statut légendaire. 
Son expérience décevante lors de sa première rencontre avec le tableau à Dresde met en lumière les  
attentes élevées liées aux chefs-d'œuvre artistiques. Après avoir attendu pour voir le tableau sans verre 
protecteur, il découvre finalement sa profondeur intellectuelle et émotive.

Arasse explique que La Madone Sixtine révèle une dimension spirituelle profonde où Dieu se rend visible 
au  monde  humain.  Il  critique  Walter  Benjamin  pour  ne  pas  avoir  reconnu cette  révélation  divine 
présente  dans  le  tableau,  soulignant  son importance  théologique.  Les  deux anges  présents  dans  le 
tableau sont interprétés comme des chérubins gardiens du secret divin, ajoutant une couche symbolique 
à leur présence innocente.

Autres épisodes projetés en cours

Épisode 2 | La Joconde [https://www.youtube.com/watch?v=6XTaxcQdTVM]

Épisode 3 | La peinture, pensée non verbale [https://www.youtube.com/watch?v=iuA_K9_25tg]

Épisode 4 | L’invention de la perspective [https://www.youtube.com/watch?v=5gnBd9-_HDw]

Application utilisée pour la transcription des key points  : https://videohighlight.com/ 

| 6 |

https://www.youtube.com/watch?v=6XTaxcQdTVM
https://videohighlight.com/
https://www.youtube.com/watch?v=5gnBd9-_HDw
https://www.youtube.com/watch?v=iuA_K9_25tg


HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

Le tournant épistémologique : du monde clos à l’univers infini
Dans son ouvrage majeur  Du monde clos à l’univers infini (1957), l’historien et philosophe des sciences 
Alexandre Koyré analyse une transformation radicale de la représentation du monde survenue entre la  
fin du Moyen Âge et l’époque moderne. Selon lui, la révolution scientifique des XVIe et XVIIe siècles 
ne  se  résume  pas  à  des  découvertes  techniques  ou  astronomiques  :  elle  implique  un  véritable 
basculement conceptuel. Le cosmos médiéval, hérité d’Aristote et de Ptolémée, était un monde fini, 
hiérarchisé, centré sur la Terre, organisé selon une finalité divine. Avec Copernic, Galilée, Kepler, puis  
Newton, cette représentation est renversée : l’univers devient infini, homogène, régi non par des causes  
finales  mais  par  des  lois  mathématiques  universelles.  Ce  changement  de  paradigme  modifie 
profondément le rapport de l’homme à l’espace et au savoir : le monde n’est plus un ordre signifiant où 
chaque chose a une place déterminée, mais un champ illimité à explorer, à modéliser, à comprendre par 
l’abstraction mathématique. Ainsi, Koyré montre que la science moderne ne naît pas simplement de 
l’observation expérimentale, mais d’une profonde mutation des structures mentales et symboliques par 
lesquelles l’homme représente le réel. Cette mutation marque le passage d’un monde pensé en termes 
qualitatifs et symboliques à un univers pensé en termes quantitatifs, géométriques et infinis.

Selon Alexandre Koyré, le passage du monde clos à l’univers infini ne se limite pas à une redéfinition de 
l’espace cosmique : il engage une triple rupture dans la manière de penser la connaissance et la réalité.  
La première rupture est celle du passage de la théorie à la pratique. Dans le modèle aristotélicien, la  
connaissance  est  spéculative  :  elle  vise  à  contempler  l’ordre  du  monde.  La  science  moderne,  au 
contraire, est interventionniste : elle cherche à expérimenter, à transformer, à produire. Galilée, puis 
Newton, inaugurent une science fondée sur la modélisation mathématique et l’expérience contrôlée, ce 
qui permet une maîtrise active du réel. La deuxième rupture concerne le passage du transcendant à  
l’immanent. Alors que le cosmos médiéval renvoie à un ordre divin, extérieur et supérieur au monde 
sensible, la science moderne décrit un univers autonome, régi par des lois internes, sans recours à une  
cause  surnaturelle.  L’explication scientifique devient  entièrement  immanente,  et  la  nature  peut  être 
comprise en elle-même. Enfin, la troisième rupture est celle du passage du finalisme au mécanisme. 
Dans la pensée classique, les phénomènes naturels sont orientés vers des fins (les astres tournent pour 
accomplir  une  finalité  divine,  les  objets  tombent  pour  rejoindre  leur  «  lieu  naturel  »).  La  science 
moderne,  en revanche,  abandonne les  causes finales  pour ne retenir  que les  causes efficientes  :  le 
mouvement est expliqué par des forces, des chocs, des lois mécaniques. Ce triple renversement fait  
émerger une nouvelle représentation du monde — non plus fondée sur la signification ou l’harmonie, 
mais sur le calcul, la mesure et la causalité — qui structure encore aujourd’hui notre rapport au réel.

La méthode expérimentale et les découvertes scientifiques
Le bouleversement des représentations du monde à l’époque moderne s’accompagne de découvertes 
scientifiques  spectaculaires  et  de  l’invention  d’une  nouvelle  manière  de  faire  de  la  science.  Les  
observations astronomiques de Copernic, confirmées et approfondies par Kepler et Galilée, mettent fin 
à  l’idée  d’un  univers  géocentrique  et  révèlent  un  cosmos  régi  par  des  lois  mathématiques.  Kepler  
découvre que les planètes ne décrivent pas des cercles parfaits, mais des ellipses, remettant en cause la  
perfection supposée des cieux. Galilée, en utilisant la lunette astronomique, observe les taches solaires,  
les  cratères  lunaires  et  les  satellites  de Jupiter,  prouvant  que le  ciel  n’est  pas  immuable.  Surtout,  il 

| 7 |



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

inaugure une méthode nouvelle fondée sur l’expérimentation active, la modélisation mathématique et la 
vérification  empirique.  Cette  démarche,  systématisée  par  Francis  Bacon  dans  sa  réflexion  sur 
l’induction, rompt avec la logique déductive scolastique et l’autorité des Anciens. La science devient une 
enquête sur la nature par l’expérience, et non une simple spéculation rationnelle. Enfin, Newton unifie  
les découvertes précédentes avec sa théorie de la gravitation universelle, en démontrant que les lois qui 
régissent  les  objets  terrestres  sont  les  mêmes  que  celles  qui  gouvernent  les  corps  célestes.  Cette 
unification  signe  la  naissance  d’un  savoir  universel,  expérimental,  quantitatif,  qui  transforme 
radicalement la manière dont l’homme pense et représente le monde naturel.

Galilée     et la mathématisation de la nature  

Galilée (1564–1642) occupe une place centrale dans la révolution scientifique du XVIIe siècle,  non 
seulement pour ses découvertes, mais surtout pour la manière dont il conçoit la nature. À l’aide de la  
lunette astronomique — perfectionnée par ses soins —, il observe pour la première fois les montagnes  
de la Lune, les phases de Vénus, les satellites de Jupiter (qu’il nomme « astres médicéens ») et les taches 
du Soleil. Ces observations contredisent directement l’idée aristotélicienne d’un monde céleste parfait et 
immuable. Mais l’apport le plus fondamental de Galilée réside dans sa méthode : il affirme que le « livre 
de la nature » est écrit en langage mathématique, et que seuls ceux qui en comprennent les signes — les 
figures géométriques, les nombres, les équations — peuvent en saisir le fonctionnement. Selon lui, les 
qualités  sensibles  (chaud,  froid,  couleur)  ne  sont  que  des  apparences  subjectives,  tandis  que  les  
véritables propriétés de la nature sont mesurables : vitesse, masse, position, temps. Il met ainsi en place 
une démarche expérimentale rigoureuse, dans laquelle les phénomènes sont réduits à leurs dimensions 
quantifiables, modélisés mathématiquement, puis vérifiés par l’expérience. Cette mathématisation de la 
nature constitue un tournant décisif  : la connaissance n’est plus liée à l’interprétation qualitative du  
monde, mais à sa mise en équation. Le réel devient un ensemble de relations mesurables, prévisibles,  
manipulables — une conception qui posera les bases de toute la physique classique jusqu’à Einstein.

Vidéo projetée en cours

Arté | Galilée et la naissance de la physique moderne : https://www.dailymotion.com/video/x8467hx 

Le tournant économique : les découvertes géographiques
Parallèlement aux révolutions scientifiques, les grandes découvertes géographiques des XVe et XVIe 
siècles participent à la transformation profonde des représentations du monde. L’expansion maritime 
initiée par les Portugais et les Espagnols — avec les voyages de Christophe Colomb, Vasco de Gama, 
Magellan — révèle l’existence de terres inconnues, d’océans sans bornes, de peuples et de richesses 
insoupçonnés. Ces explorations sont rendues possibles par une nouvelle vision du monde : la Terre est  
pensée comme un globe homogène et mesurable, et non plus comme un espace clos organisé selon des  
zones symboliques (le centre, les marges, l’Orient biblique, etc.). Les cartes deviennent plus précises, la 
géométrie  et  l’astronomie  sont  mises  au  service  de  la  navigation,  ce  qui  traduit  une  volonté  de  
domination rationnelle de l’espace terrestre. Les conséquences sont immenses : sur le plan économique, 
l’ouverture  des  routes  maritimes  bouleverse  les  anciens  équilibres  commerciaux,  en  favorisant 
l’émergence du capitalisme marchand, l’accumulation de richesses coloniales, et le développement des 
grandes  puissances  maritimes.  Sur  le  plan  politique,  ces  découvertes  nourrissent  les  ambitions 

| 8 |

https://www.dailymotion.com/video/x8467hx


HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

impérialistes de l’Europe, justifiées parfois par des discours religieux ou scientifiques. Elles inaugurent 
également une nouvelle forme de rapport au monde : expansionniste, calculateur, centré sur l’homme 
occidental comme sujet conquérant d’un espace désormais globalisé.

Christophe Colomb, le visionnaire

Le voyage de Christophe Colomb en 1492, souvent présenté comme la « découverte de l’Amérique », 
marque  un  tournant  décisif  dans  l’histoire  des  représentations  du  monde.  Convaincu  de  pouvoir 
atteindre les Indes orientales en traversant l’Atlantique vers l’ouest, Colomb se fonde sur une vision 
rationnelle de la Terre comme sphère, héritée de l’Antiquité mais réactivée par la pensée humaniste de  
la Renaissance. Son entreprise est à la fois guidée par des croyances religieuses (l’annonce du salut aux  
peuples  païens)  et  par  des  ambitions  économiques  et  politiques  (trouver  une  nouvelle  route 
commerciale  et  enrichir  la  couronne  espagnole).  Toutefois,  il  ne  sait  pas  qu’il  mettra  pied  sur  un 
continent  inconnu des Européens,  bouleversant  ainsi  l’ordre du monde établi.  La cartographie,  les 
conceptions culturelles et théologiques de l’espace en sont profondément transformées : il n’y a plus de  
« centre du monde », plus de limites claires entre les terres connues et l’inconnu. L’Ancien Monde se  
découvre provincial. La figure de Colomb incarne ainsi cette tension entre foi médiévale et rationalité 
renaissante, entre mythe et calcul, entre ouverture à l’autre et volonté de domination. Derrière l’image  
héroïque  de  l’explorateur  se  profilent  déjà  les  ambiguïtés  de  la  colonisation :  violence,  conversion 
forcée, exploitation. Colomb ne découvre pas seulement un nouveau territoire : il inaugure une ère où 
la représentation du monde devient à la fois globale, conquérante et instable.

Vidéos projetées en cours

Arté | Le monde selon Christophe Colomb : ép. 1 https://www.youtube.com/watch?v=W0SI30sfEYo 
ép. 2 https://www.youtube.com/watch?v=xgqAcKTp7qg 

La représentation cartographique du monde
La  cartographie,  en  tant  qu’art  et  science  de  la  représentation  de  l’espace,  incarne  de  manière  
exemplaire la manière dont les sociétés perçoivent, organisent et projettent le monde. Loin d’être une 
simple transcription neutre de la réalité géographique, la carte est une construction intellectuelle et 
culturelle : elle sélectionne, hiérarchise, déforme parfois, en fonction de critères politiques, religieux ou 
économiques. Les premières cartes médiévales, comme les mappemondes en T, plaçaient Jérusalem au 
centre du monde et reflétaient une vision symbolique de l’espace, structurée par la foi. À partir de la 
Renaissance, avec les progrès de la géométrie et de l’astronomie, la cartographie devient plus précise et  
plus mathématisée : l’usage du quadrillage, de l’échelle et de la projection (notamment la projection de 
Mercator)  traduit  une  volonté  de  mesurer  et  de  maîtriser  l’espace  terrestre.  Cette  transformation 
accompagne  l’expansion  maritime  européenne,  servant  autant  les  explorations  que  les  ambitions 
commerciales et coloniales.  La carte devient alors un outil  de pouvoir :  elle ne se contente pas de  
représenter le monde, elle en propose une lecture et oriente l’action. Ainsi, chaque carte véhicule une  
vision du monde particulière — centrée sur une région, dotée d’un nord arbitraire, privilégiant certaines  
données — et engage une certaine manière d’habiter, de diviser ou de dominer la Terre.

| 9 |

https://www.youtube.com/watch?v=xgqAcKTp7qg
https://www.youtube.com/watch?v=W0SI30sfEYo


HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

Vidéo projetée en cours

Arté | La puissance des cartes [https://www.arte.tv/fr/videos/115510-015-A/quelle-est-la-puissance-
des-cartes/]

Article lu et commenté en cours

Philosophie  Magazine  |  Les  cartes  géographiques,  une  passion  ancestrale 
https://www.philomag.com/articles/les-cartes-geographiques-une-passion-ancestrale 

| 10 |

https://www.philomag.com/articles/les-cartes-geographiques-une-passion-ancestrale
https://www.arte.tv/fr/videos/115510-015-A/quelle-est-la-puissance-des-cartes/
https://www.arte.tv/fr/videos/115510-015-A/quelle-est-la-puissance-des-cartes/

	Syllabus
	Références au programme
	Objectifs pédagogiques
	Exercices et évaluation finale

	Introduction | Contexte historique
	L’art de la Renaissance et l’invention de la perspective
	L’analyse d’Erwin Panofsky : la perspective comme forme symbolique
	Daniel Arasse et l’histoire de l’art
	Épisode 1 – Le tableau préféré [transcription des moments clés : https://www.youtube.com/watch?v=1HNJyZfH0yQ]
	Le Verrou de Fragonard et La Chambre des Épouses de Mantegna
	Le choc coloriste et l’intimité du spectateur
	Les œuvres préférées
	Autres épisodes projetés en cours


	Le tournant épistémologique : du monde clos à l’univers infini
	La méthode expérimentale et les découvertes scientifiques
	Galilée et la mathématisation de la nature

	Le tournant économique : les découvertes géographiques
	Christophe Colomb, le visionnaire

	La représentation cartographique du monde


