
Philosophie | Terminale Générale | M Alfio N. Rizzo

LA CONDITION HUMAINE, OU DE LA CONSCIENCE DE 
LA FINITUDE

Syllabus

Période
Second trimestre | Février | Trois semaines, 12 heures de cours.

Résultats attendus
- Connaître certains problèmes liés à la morale et à l’existentialisme. 
- Rédiger une dissertation.

Prérequis
- S’orienter dans les différentes époques de la pensée philosophique.

Références au programme
Perspectives : la morale, l’existence humaine.
Notions : le bonheur, la conscience, la liberté, la religion, le temps. 
Auteurs : Sénèque ; Montaigne ; Schopenhauer, Nietzsche, Sartre.

Évaluation
DS : dissertation. Note : 20/20, coefficient 2. 
DM : explication de texte (devoir facultatif, note bonus).

Caravage, Saint-Jérôme écrivant, v. 1605-1606
huile sur toile, 116 x 153 cm, Galleria Borghese, Roma



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

Table des matières
Syllabus.......................................................................................................................................1

LA CONSCIENCE DE LA MORT REND-ELLE L’EXISTENCE TRAGIQUE ?.....................2

PARTIE 1 | LA CONSCIENCE DE LA FINITUDE COMME DÉCLENCHEUR DU BESOIN 
MÉTAPHYSIQUE..............................................................................................................................3

Texte | Le besoin métaphysique de l’humanité..................................................................3
Exercice | Analyse et explication................................................................................................4

PARTIE 2 | LA PRISE DE CONSCIENCE DU TRAGIQUE DE L’EXISTENCE : VIVRE 
SON TEMPS.......................................................................................................................................5

Texte | L’art de vivre son temps.........................................................................................5
Texte | Philosopher, c’est apprendre à mourir...................................................................5

Exercice | Analyse et synthèse....................................................................................................6
Vocabulaire..................................................................................................................................6

PARTIE 3 | LA CONSCIENCE DE LA MORT COMME IMPULSION VITALE ET 
CRÉATRICE......................................................................................................................................7

Texte | F. Nietzsche............................................................................................................7

DISSERTATION.................................................................................................................................9
Synthèse | Ouvertures.....................................................................................................................11

Approfondissements.............................................................................................................11
Ressources complémentaires................................................................................................11

La conscience de la mort rend-elle l’existence tragique ?

La condition humaine se définit par sa finitude, cette limite intrinsèque qui, en chaque instant, rappelle  
que notre existence est vouée à se terminer. Le concept de finitude nous confronte à l'inéluctable réalité 
de  la  mort  et  soulève  ainsi  des  questions  fondamentales  sur  le  sens  de  la  vie,  la  liberté  et  la  
responsabilité individuelle. À travers l'exemple du memento mori – cette invitation latine à se souvenir  
de sa mortalité – l'art et la philosophie nous incitent à méditer sur l'éphémère de notre passage sur 
Terre. Ce rappel constant de notre finitude ne doit pas être perçu comme une simple source d'angoisse, 
mais plutôt comme une opportunité de vivre plus intensément et de donner un sens profond à notre 
existence. C'est en explorant ces dimensions que nous pourrons questionner si, en fin de compte, la 
conscience de la mort rend l'existence tragique ou ouvre la voie à une vie authentique et créative.

Podcast 
Pourquoi devrait-on distinguer l’existence et la vie [Radio France] | A propos de la différence entre les concepts de vie et 
existence  |  https://www.radiofrance.fr/franceculture/podcasts/le-pourquoi-du-comment-philo/pourquoi-
devrait-on-distinguer-l-existence-et-la-vie-4876720 
Référence : J.-P. Sartre, L’Être et le Néant

| 2 |

https://www.radiofrance.fr/franceculture/podcasts/le-pourquoi-du-comment-philo/pourquoi-devrait-on-distinguer-l-existence-et-la-vie-4876720
https://www.radiofrance.fr/franceculture/podcasts/le-pourquoi-du-comment-philo/pourquoi-devrait-on-distinguer-l-existence-et-la-vie-4876720


organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

Partie 1 | La conscience de la finitude comme déclencheur du 
besoin métaphysique

• Objectifs
• Comprendre les concepts et les problèmes la morale et de l’existentialisme.
• Analyser un texte philosophique et le relier à une réflexion philosophique. 

Contenu
• Définition des concepts de existence/vie, étonnement.

Référence philosophique 
• A. Schopenhauer, Le Monde comme Volonté et Représentation

Texte | Le besoin métaphysique de l’humanité

Excepté l’homme, aucun être ne s’étonne de sa propre existence ; c’est pour tous une chose si naturelle, 
qu’ils ne la remarquent même pas. La sagesse de la nature parle encore par le calme regard de l’animal ; 
car, chez lui, l’intellect et la volonté ne divergent pas encore assez, pour qu’à leur rencontre, ils soient l’un à 
l’autre un sujet d’étonnement. Ici, le phénomène tout entier, est encore étroitement uni, comme la branche 
au tronc, à la Nature, d’où il sort ; il participe, sans le savoir plus qu’elle-même, à l’omniscience de la Mère 
Universelle.  –  C’est  seulement  après  que  l’essence  intime  de  la  nature  (le  vouloir  vivre  dans  son 
objectivation) c’est développée, avec toute sa force et toute sa joie, à travers les deux règnes de l’existence 
inconsciente, puis à travers la série si longue et si étendue des animaux ; c’est alors enfin, avec l’apparition 
de la raison, c’est-à-dire chez l’homme, qu’elle s’éveille pour la première fois à la réflexion ; elle s’étonne de 
ses propres œuvres et se demande à elle-même ce qu’elle est. Son étonnement est d’autant plus sérieux 
que, pour la première fois, elle s’approche de la mort avec une pleine conscience, et qu’avec la limitation de 
toute existence, l’inutilité de tout effort devient pour elle plus ou moins évidente. De cette réflexion et de cet 
étonnement  naît  le  besoin  métaphysique  qui  est  propre  à  l’homme  seul.  L’homme  est  un  animal 
métaphysique. Sans doute, quand sa conscience ne fait encore que s’éveiller, il se figure être intelligible 
sans effort ; mais cela ne dure pas longtemps : avec la première réflexion, se produit déjà cet étonnement, 
qui fut pour ainsi le père de la métaphysique. – C’est en ce sens qu’Aristote a dit, aussi au début de sa 
Métaphysique :  Δια γαρ το θαυμαζειν οι ανθρωποι και νυν και το πρωτον ηρξαντο φιλοσοφειν. [En effet,  
c’est  l’étonnement  qui  poussa,  comme  aujourd’hui,  les  premiers  penseurs  aux  spéculations  
philosophiques]. De même, avoir l’esprit philosophique, c’est être capable de s’étonner des événements 
habituels et des choses de tous les jours, de se poser comme sujet d’étude ce qu’il y a de plus général et  
de plus ordinaire ; tandis que l’étonnement du savant ne se produit qu’à propos de phénomènes rares et 
choisis,  et  que tout son problème se réduit  à ramener ce phénomène à un autre plus connu. Plus un 
homme est inférieur par l’intelligence, moins l’existence a pour lui de mystère. Toute chose lui paraît porter 
en elle-même l’explication de son comment et de son pourquoi. Cela vient de ce que son intellect est 
encore resté fidèle à sa destination originelle, et qu’il est simplement le réservoir des motifs à la disposition 
de la volonté ; aussi, étroitement uni au monde et à la nature, comme partie intégrante d’eux-mêmes, est-il 
loin de s’abstraire pour ainsi dire de l’ensemble des choses, pour se poser ensuite en face du monde et 
l’envisager objectivement, comme si lui-même, pour un moment du moins, existait en soi et pour soi. Au 
contraire, l’étonnement philosophique, qui résulte du sentiment de cette dualité, suppose dans l’individu un 
degré supérieur d’intelligence, quoique pourtant ce n’en soit  pas là l’unique condition : car, sans aucun 
doute, c’est la connaissance des choses de la mort et la considération de la douleur et de la misère de la 
vie,  qui  donnent  la  plus  forte  impulsion à  la  pensée philosophique et  à  l’explication métaphysique du 
monde. Si notre vie était  infinie et sans douleur, il  n’arriverait  à personne de se demander pourquoi le 
monde existe, et pourquoi il a précisément telle nature particulière ; mais toutes choses se comprendraient 
d’elles-mêmes. Aussi voyons-nous que l’intérêt irrésistible des systèmes philosophiques ou religieux réside 
tout entier dans le dogme d’une existence quelconque, qui se continue après la mort. Certes, les religions 
ont  l’air  de considérer  l’existence de leurs dieux comme la chose capitale,  et  elles la  défendent  avec 
beaucoup  de  zèle ;  mais  au  fond,  c’est  parce  qu’elles  ont  rattaché  à  cette  existence  leur  dogme de 
l’immortalité,  et  qu’elles  regardent  celle-ci  comme  inséparable  de  celle-là :  c’est  l’immortalité  qui  est 

| 3 |

5

10

15

20

25

30

35

40



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

proprement leur grande affaire. Qu’on la leur assure en effet, par un autre moyen, aussitôt ce beau zèle 
pour leurs dieux se refroidira ;  il  finirait  par faire place à une entière indifférence, si  on leur démontrait 
l’impossibilité absolue de l’immortalité. Comment s’intéresser en effet à l’existence des dieux, quand on a 
perdu l’espérance de les connaître de plus près ? On irait jusqu’au bout, jusqu’à la négation de tout ce qui 
se rattache à leur influence possible sur les événements de la vie présente. Et si d’aventure l’on pouvait 
démontrer  que  l’immortalité  est  incompatible  avec  l’existence  des  dieux,  par  exemple  parce  qu’elle 
supposerait un commencement de l’être, les religions s’empresseraient de sacrifier les dieux à l’immortalité 
et se montreraient pleines de zèle pour l’athéisme. Et voilà pourquoi les systèmes proprement matérialistes, 
de  même que le  scepticisme absolu,  n’ont  jamais  pu  exercer  une bien  profonde ni  une bien  durable 
influence.

A. Schopenhauer, Le Monde comme Volonté et Représentation, Supplément au livre premier, Seconde Partie, Chapitre 
XVII [1818], éd. PUF 1912, tr. fr. A. Burdeau.

Exercice | Analyse et explication

1. Lecture du texte | L’argumentation

Lire l’extrait de Schopenhauer sur le besoin métaphysique de l’humanité et présenter en quelques lignes 
la structure de l’argumentation. 

2. Analyse | Les concepts

a. En quoi, selon Schopenhauer, le besoin métaphysique se manifeste-t-il chez l’homme et comment le 
différencie-t-il de l’acceptation naturelle de l’existence observée chez les animaux ? 

b. Comment Schopenhauer explique-t-il l’émergence de l’étonnement philosophique chez l’homme dès 
l’apparition de la raison, et en quoi cette prise de conscience de la mort est-elle le moteur de la réflexion 
métaphysique ? 

c. Selon l’extrait, comment la connaissance de la mort et la perception de la douleur et de la misère de la 
vie stimulent-elles l’impulsion vers une explication philosophique du monde ? 

3. Mise en relation avec le sujet de dissertation

a. En quoi le texte éclaire-t-il la manière dont la conscience de la mort modifie notre perception de 
l’existence humaine, et contribue-t-elle à une compréhension particulière de ce que signifie « exister » ? 

b. Comment la réflexion de Schopenhauer sur la finitude, la douleur et l’angoisse face à la mort permet-
elle de questionner si la conscience de la mort rend l’existence tragique ? 

4. Synthèse | Les enjeux

Comment le texte illustre-t-il le rôle complémentaire – voire antagoniste – de la philosophie et de la  
religion dans la tentative de donner un sens à l’existence face à la conscience de la mort, et quelles  
implications cela a-t-il pour la compréhension du tragique dans la vie humaine ? 

| 4 |

5

10



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

Partie 2 | La prise de conscience du tragique de l’existence : vivre 
son temps

Objectifs  
• Explorer les réflexions éthiques en matière de finitude.
• Définir la notion de temps.
• Comparer deux textes philosophiques

Contenus
• Le rapport au temps : vivre l’instant présent.
• Le rapport à la mort : prendre conscience de la finitude.

Référence philosophique  
• Sénèque, De la brièveté de la vie
• Montaigne, Essais

Texte | L’art de vivre son temps

La plupart des mortels, Paulinus, se plaignent de l’avarice de la nature : elle nous fait naître, disent-ils, pour 
si peu de temps ! ce qu’elle nous donne d’espace est si vite, si rapidement parcouru ! enfin, sauf de bien 
rares exceptions,  c’est  alors  qu’on s’apprête  à  vivre,  que la  vie  nous abandonne.  Et  sur  ce prétendu 
malheur du genre humain la multitude et le vulgaire ignorant n’ont pas été seuls à gémir :  même des 
hommes célèbres s’en sont affligés et n’ont pu retenir leurs plaintes. De là cette exclamation du prince de la 
médecine : La vie est courte, l’art est long. De là aussi Aristote fait le procès à la nature et lui adresse ce 
reproche, si peu digne d’un sage, que libérale pour les animaux seulement, elle leur accorde cinq et dix 
siècles de vie, tandis que l’homme, né pour des choses si grandes et si multipliées, finit bien en deçà d’un 
si long terme.
Non : la nature ne nous donne pas trop peu : c’est nous qui perdons beaucoup trop. Notre existence est 
assez longue et largement suffisante pour l’achèvement des œuvres les plus vastes, si toutes ses heures 
étaient bien réparties. Mais quand elle s’est perdue dans les plaisirs ou la nonchalance, quand nul acte 
louable n’en signale l’emploi, dès lors, au moment suprême et inévitable, cette vie que nous n’avions pas 
vue marcher, nous la sentons passée sans retour. Encore une fois, l’existence est courte, non telle qu’on 
nous  l’a  mesurée,  mais  telle  que  nous  l’avons  faite  ;  nous  ne  sommes  pas  pauvres  de  jours,  mais 
prodigues. De même qu’une ample et royale fortune, si elle échoit à un mauvais maître, est dissipée en un 
moment, au lieu qu’un avoir médiocre, livré à un sage économe, s’accroît par l’usage qu’il en fait ; ainsi 
s’agrandit le champ de la vie par une distribution bien entendue. Pourquoi nous plaindre de la nature ? Elle 
s’est montrée généreuse. La vie, pour qui sait l’employer, est assez longue. 

Sénèque, De la brièveté de la vie, Hachette, 1914, tr. J. Baillard, p. 313.

Texte | Philosopher, c’est apprendre à mourir

Si c’était ennemi qui se pût éviter, je conseillerais d’emprunter les armes de la couardise. Mais puisqu’il ne 
se peut, puisqu’il vous attrape fuyant et poltron aussi bien qu’honnête homme, […] et que nulle trempe de 
cuirasse vous couvre, […] apprenons à le soutenir de pied ferme, et à le combattre. Et pour commencer à 
lui  ôter  son  plus  grand  avantage  contre  nous,  prenons  voie  toute  contraire  à  la  commune.  Ôtons-lui 
l’étrangeté, pratiquons-le, accoutumons-le, n’ayons rien si souvent en la tête que la mort. À tout instant, 
représentons-la à notre imagination et en tous visages. Au broncher d’un cheval, à la chute d’une tuile, à la  
moindre piqûre d’épingle, remâchons soudain : « Eh bien, quand ce serait la mort même ? », et là-dessus, 
raidissons-nous et efforçons-nous. Parmi les fêtes et la joie, ayons toujours ce refrain de la souvenance de 
notre condition, et ne nous laissons pas si fort emporter au plaisir que, parfois, il ne nous repasse en la 

| 5 |

5

10

15

20

25

30



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

mémoire en combien de sortes cette nôtre allégresse est en butte avec la mort, et de combien de prises 
elle la menace. […]
Il est incertain où la mort nous attende : attendons-la partout. La préméditation de la mort est préméditation 
de la liberté. Qui a appris à mourir, il a désappris à servir. Le savoir-mourir nous affranchit de toute sujétion 
et contrainte. Il n’y a rien de mal en vie pour celui qui a compris que la privation de la vie n’est pas mal. 

M. de Montaigne, Essais, I, 20, éd. Arléa en français moderne, 2002, p. 73-74.

Exercice | Analyse et synthèse

1. En quoi Sénèque soutient-il que la brièveté de la vie n’est pas une fatalité imposée par la nature  ? 
Comment cette perspective nous invite-t-elle à redéfinir l’usage de notre existence ? 

2. Comment Montaigne présente-t-il l’idée que la méditation constante sur la mort permet de gagner en 
liberté ?

3. Comment Sénèque et Montaigne conçoivent-ils le rapport au temps ? 

4. Quelles directions les approches de Sénèque et de Montaigne indiquent-elles dans la réflexion sur la  
conscience de la finitude ?

Vocabulaire

Finitude : Le concept de finitude désigne le caractère limité de l'existence humaine, tant sur le plan temporel que sur le plan 
qualitatif. Il rappelle que la vie humaine est intrinsèquement marquée par ses limites (temps, possibilités, ressources) 
et par l'inévitabilité de la mort. La finitude est ainsi à la fois une condition essentielle de l'existence et un moteur de la  
réflexion philosophique sur le sens de la vie, la liberté et la responsabilité individuelle.

Memento mori : L'expression latine memento mori signifie littéralement « souviens-toi que tu vas mourir ». Il s'agit d'un 
principe de méditation sur la mort qui invite à la conscience de la mortalité, à la modestie et à l'attention portée à  
l'essentiel. Dans l'art et la culture, le memento mori sert souvent à rappeler la fugacité de la vie et à inciter à vivre de 
manière authentique, en accord avec les valeurs durables plutôt qu'avec des plaisirs passagers ou éphémères.

| 6 |

5



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

Partie 3 | La conscience de la mort comme impulsion vitale et 
créatrice

Objectifs
• Comprendre la pensée axiologique de F. Nietzsche.

Contenus
• Les concepts de la pensée de Nietzsche [voir vocabulaire].

Références philosophiques
• Friedrich Nietzsche, Aurore et Le Gai savoir

Pas tellement important. En règle générale, lorsque l’on assiste à un décès, une pensée surgit que l’on 
réprime aussitôt au fond de soi par un faux sentiment de convenance : à savoir que l’acte de mourir n’est 
pas si important que le prétend le respect universel, et que le mourant a probablement perdu pendant sa 
vie des choses plus important que celle qu’il est en maintenant sur le point de perdre. La fin, ici, n’est certes 
pas le but.

F. Nietzsche, Aurore, § 349

Question

1. Comment le concept de « fin » permet-il de penser la valeur de l’existence ?

Texte | Le tragique

Tout art, toute philosophie peuvent être considérés comme moyens à la fois salutaires et auxiliaires au 
service de la vie en croissance, en lutte: ils présupposent toujours des souffrances, des êtres qui souffrent. 
Mais il est deux catégories d'êtres souffrants, ceux qui souffrent de la surabondance de vie, qui désirent un 
art dionysiaque et qui ont également une vision et une compréhension tragiques de la vie — et ceux qui 
souffrent de l’appauvrissement de la vie, qui cherchent dans l'art et la connaissance le repos, le silence, la 
mer étale, la délivrance de soi, ou au contraire l’ivresse, la crispation, la stupéfaction, le délire. […] L'être le 
plus riche en abondance vitale, le dieu et l'homme dionysiaques peuvent s’offrir non seulement la vue de ce 
qui est terrible et problématique, mais aussi de commettre même une action terrible et de se livrer à tout 
luxe de destruction, de décomposition, de négation : chez eux le mal, l'absurde et la hideur semblent pour 
ainsi dire permis, en vertu d'un excédent de forces génératrices et fécondantes, capables de transformer 
n'importe quel désert en pays fertile. En revanche ce serait l’être le plus souffrant, le plus pauvre de vie, qui  
aurait le plus besoin de mansuétude, de tranquillité, de bonté dans la pensée et dans l’action, voire d'un 
dieu, particulièrement d'un dieu pour des malades, d‘un « Sauveur » ; qui aurait besoin également de la 
logique, de l’intelligibilité conceptuelle de l’existence — car la logique tranquillise, donne confiance — en un 
mot besoin d'une sorte d'étroitesse et d'inclusion dans des horizons optimistes, propres à lui procurer de la 
chaleur,  et  à chasser la crainte. […] Face à toutes valeurs esthétiques je me sers désormais de cette 
distinction principale :  à chaque cas particulier je demande « si c’est la faim ou le trop-plein qui ici  est 
devenu créateur ? ». 

F. Nietzsche, Le Gai savoir, § 370 « Qu’est-ce que le romantisme ? ».

Questions
1. Comment la vision tragique de la vie, propre à ceux qui souffrent de l'excès de vie, contribue-t-elle à leur  
aptitude à transformer la souffrance en une force créatrice et à adopter une approche artistique dionysiaque ?
2.  En quoi l'abondance vitale se manifeste-t-elle comme une pulsion créatrice qui permet de transcender le  
terrible, l'absurde et la hideur pour convertir la souffrance en potentiel générateur de vie ?

| 7 |

5

10

15

20

25



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

3.  Quelle  signification Nietzsche attribue-t-il  au  caractère  dionysiaque dans cet  aphorisme ?  Comment  cette 
dimension  dionysiaque  autorise-t-elle  l'individu  à  embrasser  la  destruction,  la  décomposition  et  la  négation 
comme des leviers pour transformer le désert de la souffrance en un terrain fertile de création ?

Vocabulaire nietzschéen

Amor  fati  |  L’amor  fati,  littéralement  «  amour  du  destin  »,  exprime  l’attitude  de  l’acceptation  totale  et 
enthousiaste de la vie, avec ses aspects heureux comme ses souffrances et ses épreuves. Plutôt que de lutter  
contre  ce  qui  est  inévitable,  l’amor  fati incite  à  embrasser  le  cours  des  événements,  en  considérant  chaque 
expérience comme nécessaire à l’épanouissement personnel. Cette attitude permet de transformer la fatalité en 
une force positive, une affirmation de la vie dans sa globalité.

Apollinien et dionysiaque | Chez Nietzsche, la distinction apollinien/dionysiaque est centrale dans sa réflexion 
sur l'art et la culture, notamment exposée dans  La Naissance de la Tragédie. L'apollinien se réfère à l'ordre, à la 
clarté et à la rationalité, en lien avec Apollon, dieu de la lumière et de la forme. Il incarne la tendance à structurer  
et à donner une apparence harmonieuse au monde, favorisant l'individuation et la représentation idéale de la 
réalité. En revanche, le dionysiaque, associé à Dionysos, dieu de l'ivresse et de l'extase, exprime l'irrationalité, le  
chaos et la fusion avec la nature. Il ouvre une dimension de l'expérience esthétique caractérisée par l'union des  
êtres, la dissolution des frontières individuelles et l'expression des forces primales et destructrices de la vie. Pour 
Nietzsche, l'art tragique naît de la tension créatrice entre ces deux principes complémentaires, offrant une vision 
de la vie qui, tout en étant structurée par l'apollinien, puise sa force et sa vitalité dans le dionysiaque.

Éternel retour | L’éternel retour est une hypothèse selon laquelle l’univers et les événements qui s’y déroulent  
se répéteraient indéfiniment dans un cycle sans fin. Plutôt qu’une théorie cosmologique au sens strict, ce concept 
sert de défi existentiel : il interroge la capacité de chacun à vouloir revivre éternellement la même vie, avec ses 
joies et ses souffrances. L’idée de l’éternel retour vise ainsi à provoquer une affirmation radicale de l’existence,  
invitant à considérer chaque instant comme porteur d’une valeur éternelle.

Surhumain  (Übermensch)  |  Le  surhomme  est  l’idéal  proposé  par  Nietzsche,  symbolisant  l’être  humain 
parvenu à dépasser les limites et les valeurs conventionnelles imposées par la société et la morale traditionnelle.  
Le surhomme incarne la capacité de créer de nouvelles valeurs et de vivre de manière authentique et affirmée, 
sans se laisser entraver par les dogmes ou les normes établies. Il représente l’aboutissement du processus de 
dépassement de soi et la réalisation d’une existence pleinement affirmée.

Transvaluation des valeurs |  La transvaluation des valeurs consiste à réévaluer et  à  renverser les normes 
morales et culturelles établies, que Nietzsche juge souvent décadentes et répressives. Il s’agit de remettre en cause  
les valeurs héritées, notamment celles issues de la tradition judéo-chrétienne, afin de créer un système de valeurs 
qui célèbre la vie, la créativité et le dépassement de soi. Ce processus de renouveau vise à libérer l’individu de  
l’obéissance à des principes qui étouffent son potentiel, pour lui permettre d’inventer ses propres normes et  
d’affirmer son existence de manière authentique.

Volonté de puissance | La volonté de puissance est un principe fondamental chez Nietzsche, qu’il ne réduit pas 
à une simple recherche de domination, mais qu’il conçoit comme l’impulsion vitale qui anime tous les êtres. Il 
s’agit d’une force dynamique qui pousse chaque individu à s’affirmer, à se dépasser et à exprimer sa créativité.  
Plutôt que de viser une soumission ou une hiérarchisation externe, la volonté de puissance représente le désir 
intérieur de se réaliser pleinement et de transformer le monde selon sa propre énergie.

| 8 |


	Syllabus
	La conscience de la mort rend-elle l’existence tragique ?
	Partie 1 | La conscience de la finitude comme déclencheur du besoin métaphysique
	Texte | Le besoin métaphysique de l’humanité
	Exercice | Analyse et explication

	Partie 2 | La prise de conscience du tragique de l’existence : vivre son temps
	Texte | L’art de vivre son temps
	Texte | Philosopher, c’est apprendre à mourir
	Exercice | Analyse et synthèse
	Vocabulaire

	Partie 3 | La conscience de la mort comme impulsion vitale et créatrice
	Texte | Le tragique


