
Philosophie | Terminale Générale | M Alfio N. Rizzo

L’HUMAIN, UN PONT ENTRE NATURE ET CULTURE

Syllabus

Période
Second trimestre | Janvier | Trois semaines, 12 heures de cours.

Résultats attendus
- Connaître certains problèmes liés à l’anthropologie philosophique. 
- Rédiger une dissertation.

Prérequis
- S’orienter dans les différentes époques de la pensée philosophique.

Références au programme
Perspectives : la culture et l’existence humaine.
Notions : l’art, la nature, la science, la technique, le travail. 
Auteurs : Platon, Aristote ; Descartes, Spinoza, Kant ; Jonas.

Évaluation
DS : dissertation. Note : 20/20, coefficient 2. 
DM : explication de texte (devoir facultatif, note bonus).

La Création de l’homme par Prométhée aidé de Minerve, 
peinture de Louis de Silvestre [1702], Musée Fabre, Montpellier



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

Table des matières
Syllabus.......................................................................................................................................1

DANS QUELLE MESURE L’HOMME OCCUPE-T-IL UNE PLACE PARTICULIÈRE 
DANS LA NATURE ?........................................................................................................................3

Texte | Le mythe de Prométhée..........................................................................................3
Exercice | Le mythe de Prométhée [analyse et application].......................................................4

PARTIE 1 | CONTINUITÉ ET RUPTURE ENTRE NATURE ET CULTURE..........................5
Texte | « La forme des sciences humaines »......................................................................5

Exercice | L’homme en tant qu’objet de connaissance................................................................6

PARTIE 2 | LE POUVOIR DE TRANSFORMATION DE LA NATURE....................................7
Texte | « Comme maîtres et possesseurs de la nature ».....................................................7
Texte | « L’homme est le seul animal qui doit travailler ».................................................8

Exercice | Essai argumentatif......................................................................................................8

PARTIE 3 | REPENSER LA RELATION ENTRE L’HOMME ET LA NATURE......................9
Exercice | L’homme doit-il repenser sa place dans la nature ?...................................................9

Texte | « Un empire dans un empire »...............................................................................9
Textes | Heuristique de la peur et éthique du respect.......................................................10

DISSERTATION...............................................................................................................................11
Synthèse | Ouvertures....................................................................................................................16

Approfondissements.............................................................................................................16
Ressources complémentaires................................................................................................16

| 2 |



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

Dans quelle mesure l’homme occupe-t-il une place particulière 
dans la nature ?

Objectifs
• Comprendre les concepts et les problèmes de l’anthropologie philosophique.

Contenu
• Définition des concepts de nature/culture, physis/nomos, inné/acquis, spontané/artificiel.

Référence philosophique 
• Platon, Protagoras, 320c-322d, Le mythe de Prométhée

Texte | Le mythe de Prométhée

C’était le temps où les dieux existaient déjà, mais où les races mortelles n’existaient pas encore. Quand vint
le moment marqué par le destin pour la naissance de celles-ci, voici que les dieux les façonnent à l’intérieur
de la terre avec un mélange de terre et de feu et de toutes les substances qui peuvent se combiner avec le
feu et la terre. Au moment de les produire à la lumière, les dieux ordonnèrent à Prométhée et à Épiméthée
de distribuer convenablement entre elles toutes les qualités dont elles avaient à être pourvues. Épiméthée
demanda à Prométhée de lui laisser le soin de faire lui-même la distribution : « Quand elle sera faite, dit-il,
tu inspecteras mon œuvre ». La permission accordée, il se met au travail.
    Dans cette distribution, ils donnent aux uns la force sans la vitesse ;  aux plus faibles, il  attribue le
privilège de la rapidité; à certains il accorde des armes; pour ceux dont la nature est désarmée, il invente
quelque autre qualité qui puisse assurer leur salut. A ceux qu’il revêt de petitesse, il attribue la fuite ailée ou
l’habitation souterraine. Ceux qu’il grandit en taille, il les sauve par la même. Bref, entre toutes les qualités,
il  maintient  un  équilibre.  En  ces  diverses  inventions,  il  se  préoccupait  d’empêcher  aucune  race  de
disparaître.
    Après qu’il les eut prémunis suffisamment contre les destructions réciproques, il s’occupa de les défendre
contre les intempéries qui viennent de Zeus, les revêtant de poils touffus et de peaux épaisses, abris contre
le froid, abris aussi contre la chaleur, et en outre, quand ils iraient dormir, couvertures naturelles et propre à
chacun. Il chaussa les uns de sabots, les autres de cuirs massifs et vides de sang. Ensuite, il s’occupa de
procurer à chacun une nourriture distincte, aux uns les herbes de la terre, aux autres les fruits des arbres,
aux autres leurs racines; à quelques-uns il attribua pour aliment la chair des autres. A ceux-là, il donna une
postérité peu nombreuse; leurs victimes eurent en partage la fécondité, salut de leur espèce.
    Or Épiméthée, dont la sagesse était imparfaite, avait déjà dépensé, sans y prendre garde, toutes les
facultés en faveur des animaux, et il lui restait encore à pourvoir l’espèce humaine, pour laquelle, faute
d’équipement, il ne savait que faire. Dans cet embarras, survient Prométhée pour inspecter le travail. Celui-
ci  voit  toutes  les  autres  races  harmonieusement  équipées,  et  l’homme  nu,  sans  chaussures,  sans
couvertures, sans armes. Et le jour marqué par le destin était venu, où il fallait que l’homme sortît de la terre
pour paraître à la lumière.
    Prométhée, devant dette difficulté, ne sachant quel moyen de salut trouver pour l’homme, se décide à
dérober l’habileté artiste d’Héphaïstos et d’Athéna, et en même temps le feu – car, sans le feu, il  était
impossible que cette habileté fût acquise par personne ou rendît aucun service – puis, cela fait, il en fit
présent à l’homme. C’est ainsi que l’homme fut mis en possession des arts utiles à la vie.

Platon, Protagoras, 320c-321d, éd. Les Belles Lettres, 1989.

Vidéo 
Prométhée,  le  révolté  de  l’Olympe [Arte  TV] |  https://campus.arte.tv/program/les-grands-mythes-promethee-le-
revolte-de-l-olympe 

| 3 |

5

10

15

20

25

30



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

Exercice | Le mythe de Prométhée [analyse et application]

Relier la réflexion philosophique sur la place de l’homme dans la nature au mythe de Prométhée, afin de
mieux comprendre comment ce récit fondateur peut éclairer les tensions entre l’homme et la nature.

Objectifs

• Analyser un texte philosophique. 
• Relier un récit symbolique à une réflexion philosophique. 

Consignes

1. Lecture et résumé du mythe

Lire l’extrait du Protagoras de Platon où le mythe de Prométhée est évoqué. Résumer en quelques lignes
les grandes étapes du mythe. 

2. Analyse

a. Pourquoi le feu est-il un symbole central dans ce mythe ? Que représente-t-il en lien avec la technique
et la culture humaine ? 

b. Comment le mythe montre-t-il à la fois la grandeur et la fragilité de l’homme ? 

c. Quelle critique implicite du progrès ou de l’hubris humaine peut-on lire dans ce mythe ?

3. Mise en relation avec le sujet de dissertation

a. En quoi la science moderne prolonge-t-elle la maîtrise symbolisée par le feu ?

b.  Quels  exemples  modernes  montrent  que  cette  modification  peut  être  nécessaire  mais  aussi
dangereuse ?

c.  En  quoi  les  enjeux  du  transhumanisme  et  de  l’anthropocène  reflètent-ils  une  actualisation
contemporaine du mythe ?

4. Synthèse

Rédigez un paragraphe de synthèse. À la lumière de cette analyse, pensez-vous que l’homme peut être
un Prométhée sage, capable d’assumer ses pouvoirs techniques tout en respectant la nature ? 

5. Prolongement [facultatif]

Peut-on  imaginer  une  version  contemporaine  ou  futuriste  du  mythe  de  Prométhée ?  Qui  serait
Prométhée aujourd’hui (une figure scientifique, technologique, ou collective) ? Quel serait le « feu » volé
dans notre époque (intelligence artificielle,  manipulation génétique, énergie nucléaire,  etc.) ?  Quelles
conséquences ce vol aurait-il sur l’humanité et la nature ?

| 4 |



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

Partie 1 | Continuité et rupture entre nature et culture

Objectifs  
• Explorer les ambiguïtés entre continuité et rupture dans l’expérience humaine.
• Comprendre les différences : de nature, de degré, de principe.

Contenus
• Continuité  et  rupture entre l’humain et  le  vivant (corps,  âme) et  entre l’homme et l’animal

(évolution biologique, sélection naturelle).
• La différence de degré entre l’homme et l’animal : culture, pensée et langage.
• La différence de principe : l’homme comme animal métaphysique.

Référence philosophique  
• Michel Foucault, Les mots et les choses, X. Les sciences humaines

Texte | « La forme des sciences humaines »

D’une façon plus générale, l’homme pour les sciences humaines, ce n’est pas ce vivant qui a une forme
bien particulière (une physiologie assez spéciale et une autonomie à peu près unique) ; c’est ce vivant qui
de l’intérieur de la vie à laquelle il appartient de fond en comble et par laquelle il est traversé en tout son
être, constitue des représentations grâce auxquelles il  vit,  et à partir desquelles il  détient cette étrange
capacité de pouvoir se représenter justement la vie. De même, l’homme a beau être au monde, sinon la
seule espèce qui travaille, du moins celle chez qui la production, la distribution, la consommation des biens
ont pris tant d’importance et reçu des formes si multiples et si différenciées, l’économie n’est pas pour cela
une science humaine.  […]  il  n’y  aura science  de l’homme que si  on  s’adresse à  la  manière  dont  les
individus ou les groupes se représentent leurs partenaires, dans la production et dans l’échange, le mode
sur lequel ils éclairent ou ignorent ou masquent ce fonctionnement et la position qu’ils y occupent, la façon
dont ils se représentent la société où il  a lieu, la manière dont ils se sentent intégrés à elle ou isolés,
dépendants, soumis ou libres ; l’objet des sciences humaines n’est pas cet homme qui depuis l’aurore du
monde, ou le premier cri de son âge d’or est voué au travail ; c’est cet être qui, de l’intérieur des formes de
la production par lesquelles toute son existence est commandée, forme la représentation de ces besoins,
de la société par laquelle, avec laquelle ou contre laquelle il les satisfait, si bien qu’à partir de là il peut
finalement se donner la représentation de l’économie elle-même. Quant au langage, il en est de même :
bien que l’homme soit au monde le seul être qui parle, ce n’est point science humaine que de connaître les
mutations phonétiques,  la parenté des  langues,  la loi  des glissements sémantiques ;  en revanche, on
pourra  parler  de  science humaine  dès  qu’on  cherchera  à  définir  la  manière  dont  les  individus  ou  les
groupes se représentent les mots, utilisent leur forme et leur sens, composent des discours réels, montrent
et cachent en eux ce qu’ils pensent, disent, à leur insu peut-être, plus ou moins qu’ils ne veulent, laissent
en tout cas, de ces pensées, une masse de traces verbales qu’il  faut déchiffrer et restituer autant que
possible à leur vivacité représentative. L’objet des sciences humaines, ce n’est donc pas le langage (parlé
pourtant par les seuls hommes), c’est cet être qui, de l’intérieur du langage par lequel il est entouré, se
représente,  en parlant,  le  sens des mots  ou des  propositions  qu’il  énonce,  et  se donne finalement la
représentation du langage lui-même. 
On voit que les sciences humaines ne sont pas analyse de ce que l’homme est par nature ; mais plutôt
analyse qui  s’étend entre ce qu’est  l’homme en sa positivité  (être vivant,  travaillant,  parlant)  et  ce qui
permet à ce même être de savoir (ou de chercher à savoir) ce que c’est que la vie, en quoi consistent
l’essence du travail et ses lois, et de quelle manière il peut parler. Les sciences humaines occupent donc
cette distance qui sépare (non sans les unir) la biologie, l’économie, la philologie, de ce qui leur donne
possibilité dans l’être même de l’homme. 

M. Foucault, Les mots et les choses, Tel Gallimard, 1966, p. 363-365.

| 5 |

5

10

15

20

25

30



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

Exercice | L’homme en tant qu’objet de connaissance

Approfondir la distinction entre l’homme et la nature selon Michel Foucault.  Analyser comment le
langage et la  culture façonnent la manière dont l’homme se perçoit et transforme son rapport à la
nature. 

Objectifs

• Réfléchir sur le rôle du langage et de la culture dans la construction de la notion d’homme. 
• Analyser la manière dont l’homme transforme son rapport à la nature à travers la culture. 

Consignes

1. Lecture

Lire l’extrait  de  Les  Mots  et  les  Choses,  où Michel  Foucault  aborde la  rupture épistémologique entre
l’homme et la nature, ainsi que la manière dont l’ordre du langage transforme la manière dont l’homme
se perçoit par rapport au monde naturel. Réfléchir à la manière dont Foucault illustre l’idée de rupture
entre l’homme et la nature, par l’usage du langage et de la culture.

2. Éléments d’analyse | Discussion en binôme

Réfléchir sur les questions suivantes pour préparer la rédaction de la synthèse. 

• Quelles sont les implications de la distinction entre l’homme et la nature dans notre manière de
comprendre la place de l’homme dans l’univers ? 

• Foucault parle d’une épistémè, c’est-à-dire un cadre de pensée qui structure la manière dont une
société  perçoit  le  monde.  Préciser  cette  notion  d’épistémè  et  montrer  comment  peut-elle  être
utilisée pour expliquer la transformation de la relation entre l’homme et la nature au fil  du
temps. 

• Peut-on imaginer un monde où la  distinction entre l’homme et la nature serait  atténuée ou
effacée ? 

• Montrer comment la « rupture » que Foucault décrit n’est pas seulement biologique, mais aussi
liée à la manière dont les sociétés humaines s’organisent culturellement et linguistiquement. 

5. Synthèse

Rédiger une page en réponse à la question suivante :  Dans quelle mesure la culture et le langage
permettent-ils  à  l’homme de  se  concevoir  comme distinct  de la  nature,  et  comment  cette
rupture façonne-t-elle notre vision du monde naturel ?

Formuler une réponse en lien avec le passage de Foucault, tout en apportant une réflexion personnelle
sur le rapport de l’homme à la nature et la manière dont ce rapport est transformé par la culture. Se
servir des éléments d’analyse abordés en binôme.

| 6 |



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

Partie 2 | Le pouvoir de transformation de la nature

Objectifs
• Analyser la relation entre de la culture humaine et la nature.

Contenus
• Les sciences de la nature comme observation et compréhension
• Le travail : une activité de transformation nécessaire
• « Comme maîtres et possesseurs de la nature » : l’hubris du Prométhée déchainé

Références philosophiques
• René Descartes, Discours de la méthode
• Immanuel Kant, Idée d’une histoire universelle d’un point de vue cosmopolitique 

Texte | « Comme maîtres et possesseurs de la nature »

Mais, sitôt que j’ai eu acquis quelques notions générales touchant la physique, et que, commençant à les
éprouver en diverses difficultés particulières, j’ai remarqué jusques où elles peuvent conduire, et combien
elles différent  des principes dont  on s’est  servi  jusques  à  présent,  j’ai  cru que je ne pouvais  les tenir
cachées, sans pécher grandement contre la loi qui nous oblige à procurer autant qu’il est en nous, le bien
général de tous les hommes. Car elles m’ont fait voir qu’il est possible de parvenir à des connaissances qui
soient fort utiles à la vie, et qu’au lieu de cette philosophie spéculative, qu’on enseigne dans les écoles, on
en peut trouver une pratique, par laquelle, connaissant la force et les actions du feu, de l’eau, de l’air, des
astres,  des  cieux  et  de  tous  les  autres  corps  qui  nous  environnent,  aussi  distinctement  que  nous
connaissons les divers métiers de nos artisans, nous les pourrions employer en même façon à tous les
usages auxquels ils sont propres, et ainsi nous rendre comme maîtres et possesseurs de la Nature.
Ce qui n’est pas seulement à désirer pour l’invention d’une infinité d’artifices, qui feraient qu’on jouirait, sans
aucune peine, des fruits de la terre et de toutes les commodités qui s’y trouvent, mais principalement aussi
pour la conservation de la santé, laquelle est sans doute le premier bien et le fondement de tous les autres
biens de cette vie ; car même l’esprit dépend si fort du tempérament, et de la disposition des organes du
corps que, s’il est possible de trouver quelque moyen qui rende communément les hommes plus sages et
plus habiles qu’ils n’ont été jusques ici, je crois que c’est dans la médecine qu’on doit le chercher. Il est vrai
que celle qui est maintenant en usage contient peu de choses dont l’utilité soit si remarquable ; mais, sans
que j’aie  aucun  dessein  de la  mépriser,  je  m’assure  qu’il  n’y  a  personne,  même de  ceux  qui  en font
profession, qui n’avoue que tout ce qu’on y sait n’est presque rien, à comparaison de ce qui reste à y
savoir, et qu’on se pourrait exempter d’une infinité de maladies, tant du corps que de l’esprit, et même aussi
peut-être de l’affaiblissement de la vieillesse, si on avait assez de connaissance de leurs causes, et de tous
les remèdes dont la Nature nous a pourvus.

R. Descartes, Discours de la méthode, VI [1637]

Questions

1.  Descartes  écrit  que  l’homme  peut  devenir  « maître  et  possesseur  de  la  Nature »  grâce  à  la
connaissance des lois naturelles.  Comment cette idée se rapporte-t-elle à la question de la place de
l’homme dans la nature ? Peut-on considérer cette volonté de maîtriser la nature comme une rupture
avec  la  nature,  ou fait-elle  partie  d’une  continuité  où l’homme,  par  sa  raison,  cherche  à  s’intégrer
pleinement dans le monde naturel ?

2. En quoi la distinction entre théorie et pratique peut-elle éclairer la place de l’homme dans la nature ?
L’homme peut-il se libérer de sa condition naturelle par l’acquisition de la connaissance et l’application
de celle-ci, ou reste-t-il lié à sa nature biologique ?

| 7 |

5

10

15

20



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

3. Peut-on envisager la nature comme un simple réservoir de ressources à exploiter pour améliorer la
vie humaine, ou cette exploitation soulève-t-elle des questions éthiques sur le respect de la nature elle-
même ?

Texte | « L’homme est le seul animal qui doit travailler »

Il est de la plus haute importance que les enfants apprennent à travailler. L’homme est le seul animal qui
doit travailler. Il lui faut d’abord beaucoup de préparation pour en venir à jouir de ce qui est supposé par sa
conservation. La question de savoir si le Ciel n’aurait pas pris soin de nous avec plus de bienveillance, en
nous offrant toutes les choses déjà préparées, de telle sorte que nous ne serions pas obligés de travailler,
doit assurément recevoir une réponse négative : l’homme, en effet, a besoin d’occupations et même de
celles qui impliquent une certaine contrainte. Il est tout aussi faux de s’imaginer que si Adam et Eve étaient
demeurés  au  Paradis,  ils  n’auraient  rien  fait  d’autre  que  d’être  assis  ensemble,  chanter  des  chants
pastoraux,  et  contempler  la  beauté de la  nature.  L’ennui  les eût  torturés  tout  aussi  bien  que d’autres
hommes dans une situation semblable.
L’homme doit être occupé de telle manière qu’il soit rempli par le but qu’il a devant les yeux, si bien qu’il ne
se sente plus lui-même et que le meilleur repos soit pour lui celui qui suit le travail. Ainsi l’enfant doit être
habitué à travailler. Et où donc le penchant au travail doit-il être cultivé, si ce n’est à l’école ? L’école est une
culture par contrainte. Il est extrêmement mauvais d’habituer l’enfant à tout regarder comme un jeu. Il doit
avoir du temps pour ses récréations, mais il doit aussi y avoir pour lui un temps où il travaille. Et si l’enfant
ne voit pas d’abord à quoi sert cette contrainte, il s’avisera plus tard de sa grande utilité.

I. Kant, Réflexions sur l’éducation, [1776-1786], tr. A. Philonenko, Vrin, 1987, p. 148-149

Questions

1. « L’homme est le seul animal qui doit travailler » Comment cette idée s’inscrit-elle dans la réflexion
sur la place de l’homme dans la nature ? En quoi le travail est-il une caractéristique essentielle qui le
distingue des autres êtres vivants, et comment cette nécessité de travail influence-t-elle sa relation avec
la nature ?

2. Kant évoque le travail comme une contrainte nécessaire à l’épanouissement de l’homme, soulignant
qu’il est « rempli par le but qu’il a devant les yeux » et que le « meilleur repos » survient après le travail.
Dans quelle mesure le rapport à la contrainte et à l’effort est-il lié à la question de la place de l’homme
dans la nature ?

3.  L’éducation est-elle un moyen pour l’homme de se définir par rapport à sa nature biologique ou est-
ce un moyen de se libérer de la nature en la transformant ?

Exercice | Essai argumentatif

Rédiger un essai sur la question suivante :
Le travail  est-il  avant  tout  une contrainte à  surmonter,  ou un moyen d’émancipation permettant à
l’homme de se libérer des limitations de la nature ?

| 8 |

5

10

15



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

Partie 3 | Repenser la relation entre l’homme et la nature

Objectifs
• Évaluer la responsabilité humaine dans l’équilibre entre nature et culture.

Contenu
• Les défis de l’anthropocène et l’idée de fin du monde (collapsologie)
• L’homme n’est pas « un empire dans l’empire »
• Vers un agir responsable

Références philosophiques
• Baruch Spinoza, Éthique
• Hans Jonas, Le principe responsabilité

Exercice | L’homme doit-il repenser sa place dans la nature ?

Réfléchir à la question de la place de l'homme dans la nature à travers les concepts d'anthropocène et de
collapsologie, en développant une perspective critique et des propositions. Choisir un cas concret et
répondre à ces questions :

1. Quels aspects de l'anthropocène ce cas illustre-t-il ? 
2. Quels liens peut-on faire avec les risques soulevés par la collapsologie ? 
3. Quelles responsabilités humaines sont engagées dans ce phénomène ? 

Essai argumentatif  | Rédaction d’un court texte en réponse à la question :

En quoi les concepts d’anthropocène et de collapsologie permettent-ils de repenser la place de
l’homme dans la nature ?

Texte | « Un empire dans un empire »

Pour la plupart, ceux qui ont écrit des Affects et de la façon de vivre des hommes semblent traiter, non de
choses naturelles qui suivent les lois communes de la nature, mais de choses qui sont hors de la Nature.
On dirait même qu’ils conçoivent l’homme dans la nature comme un empire dans un empire. Car ils croient
que  l’homme perturbe  l’ordre  de  la  nature  plutôt  qu’il  ne  le  suit,  qu’il  a  sur  ses  actions  une absolue
puissance et n’est déterminé par ailleurs que par lui-même. Ensuite, ils attribuent la cause de l’impuissance
et de l’inconstance de l’homme non pas à la puissance commune de la nature, mais à je ne sais quel vice
de la nature humaine, si bien qu’ils en pleurent, en rient, la mésestiment ou bien, et c’est le cas le plus
courant, la maudissent ; et qui montre plus d’éloquence ou d’ingéniosité à dire du mal de l’impuissance de
l’Esprit humain est tenu pour Divin.

B. Spinoza, Ethique, III [1677], tr. B. Pautrat, Seuil, 2010, p. 209

Questions
1.  En  quoi  une  conception  anthropocentrique  de  l’homme comme  un  être  à  part  peut-elle  nuire  à  notre
compréhension de sa place dans la nature ? Faire référence au texte de Spinoza.
2. Dans ce passage, Spinoza fait référence à l’attribution de l’impuissance de l’homme à un prétendu vice de la
nature humaine. Selon lui, cette vision est erronée. Comment Spinoza réconcilie-t-il l’homme avec la nature à
travers son concept de « puissance commune » ?
3.  Spinoza semble remettre en question l’idée que l’homme possède une puissance absolue sur ses  actions.
Comment cette critique de la liberté humaine, vue comme déconnectée des lois naturelles, éclaire-t-elle la relation
de l’homme à la nature dans la philosophie spinoziste ?

| 9 |

5

10



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

Textes | Heuristique de la peur et éthique du respect

Le Prométhée définitivement déchaîné auquel  la science confère des forces jamais encore connues et
l’économie  son  impulsion  effrénée,  réclame  une  éthique  qui,  par  des  entraves  librement  consenties,
empêche le pouvoir de l’homme de devenir une malédiction pour lui. La thèse liminaire de ce livre est que
la promesse de la technique moderne s’est inversée en menace, ou bien que celle-ci s’est indissolublement
alliée à celle-là. Elle va au-delà du constat d’une menace physique. La soumission de la nature destinée au
bonheur humain a entraîné par la démesure de son succès, qui s’étend maintenant également à la nature
de l’homme lui-même, le plus grand défi pour l’être humain que son faire ait jamais entraîné. Tout en lui est
inédit, sans comparaison possible avec ce qui précède, tant du point de vue de la modalité que du point de
vue de l’ordre de grandeur : ce que l’homme peut faire aujourd’hui et ce que par la suite il sera contraint de
continuer à faire, dans l’exercice irrésistible de ce pouvoir, n’a pas son équivalent dans l’expérience passée.
Toute  sagesse  héritée,  relative  au  comportement  juste,  était  taillée  en vue de  cette  expérience.  Nulle
éthique traditionnelle ne nous instruit donc sur les normes du « bien » et du « mal » auxquelles doivent être
soumises les modalités entièrement nouvelles du pouvoir et de ses créations possibles. La terre nouvelle
de la pratique collective, dans laquelle nous sommes entrés avec la technologie de pointe, est encore une
terre vierge de la théorie éthique.
Dans ce vide (qui  est en même temps le vide de l’actuel relativisme des valeurs) s’établit la recherche
présentée  ici.  Qu’est-ce  qui  peut  servir  de  boussole?  L’anticipation  de  la  menace  elle-même!  C’est
seulement dans les premières lueurs de son orage qui nous vient du futur, dans l’aurore de son ampleur
planétaire  et  dans  la  profondeur  de  ses  enjeux  humains,  que  peuvent  être  découverts  les  principes
éthiques, desquels se laissent déduire les nouvelles obligations correspondant au pouvoir nouveau. Cela je
l’appelle « heuristique de la peur ». Seule la prévision de la déformation de l’homme nous fournit le concept
de l’homme qui permet de nous en prémunir. Nous savons seulement ce qui est en jeu, dès lors que nous
savons  que  c’est  en  jeu.  Mais  comme l’enjeu  ne  concerne  pas  seulement  le  sort  de  l’homme,  mais
également l’image de l’homme, non seulement la survie physique, mais aussi l’intégrité de son essence,
l’éthique qui doit garder l’un et l’autre doit être non seulement une éthique de la sagacité, mais aussi une
éthique du respect.

H. Jonas, Le principe Responsabilité [1979], tr. J. Greisch, Champs Flammarion, 1990, p. 15-16

Et si le nouveau type de l’agir humain voulait dire qu’il faut prendre en considération davantage que le seul
intérêt « de l’homme » — que notre devoir s’étend plus loin et que la limitation anthropocentrique de toute
éthique passée ne vaut plus? Du moins n’est-il pas dépourvu de sens de se demander si l’état de la nature
extra-humaine, de la biosphère dans sa totalité et dans ses parties qui sont maintenant soumises à notre
pouvoir, n’est pas devenu par le fait même un bien confié à l’homme et qu’elle a quelque chose comme une
prétention morale à notre égard — non seulement pour notre propre bien, mais également pour son propre
bien et de son propre droit. Si c’était le cas, cela réclamerait une révision non négligeable des fondements
de l’éthique. Cela voudrait dire chercher non seulement le bien humain mais également le bien des choses
extra-humaines, c’est-à-dire étendre la reconnaissance de « fins en soi » au-delà de la sphère de l’homme
et intégrer cette sollicitude dans le concept du bien humain. Aucune éthique du passé (mise à part la
religion) ne nous a préparés à ce rôle de chargés d’affaires — et moins encore la conception scientifique de
la nature. Cette dernière nous refuse même décidément tout droit théorique de penser encore à la nature
comme à quelque chose qui mérite le respect puisqu’elle réduit celle-ci à ’indifférence de la nécessité et du
hasard et qu’elle l’a dépouillée de toute dignité des fins. Et pourtant : un appel muet qu’on préserve son
intégrité  semble  émaner  de  la  plénitude  du  monde  de  la  vie,  là  où  elle  est  menacée.  Devons-nous
l’entendre, devons-nous reconnaître la légitimité de sa prétention, sanctionnée par la nature des choses, ou
devons-nous y voir simplement un sentiment de notre part, auquel nous pouvons céder quand nous le
voulons et dans la mesure où nous pouvons nous le permettre?

H. Jonas, Le principe Responsabilité, op. cit., p. 34-35

| 10 |

5

10

15

20

25

30

35

40

45


