HLP Philosophie | Premiére année

LA PHILOSOPHIE DANS LA CITE :
DEMOCRATIE ET RHETORIQUE

Indice generale

SYILADUS. ¢ttt et e et e et e e et e e et e e e st e e e st eeeraaeennnraaeeeenn 2
Introduction | Contexte hiStOriqUE........c.ccueicereinreicniessercsrssssnssssssssssssssssssssssssssssssssssassssssssssssssasssses 3
La naissance de 1a polis en GIeCe aNCIEMNIE...........ccceerrueereuerrieereireeeniseeessseessseessseesssseesssseeesannnns 3

1. La parole comme seuil de Phumain.........coccoeiinveienninnnicnsnnnsnnsssssssnissssssssnssssssssssssssssssssssssssssssssses 4
L’homme COMIME ZOON POLItIKON. ........c.ueeeeueeeeiiieieiieeeciteeeiteeetteesieeesteeesaeeesaaeeessnasaaeesesssssneaessnnns 4
Langage, 1angue €t PATOIe.........c.coviiriiirieeieeeeeie ettt ettt e sae e st e e bt e ssbesseesateesnbeeenanneeenane 5

2. La parole comme instrument de pouvoir : la rhétorique des sophistes.........cccccceerureerruricsrarecens 6
L’émergence des sophistes : maitres de 1a persuasion..........ccceeeerverrieeriieereeniieereenie e sree e 6
Le role ambivalent des sophistes. Les exemples de Protagoras et GOrgias..........ccceceeeveeeevveeeerennne 7
Protagoras : le relativisme et la mesure de I’homme............ccccevviiriiiniinniiniiiiieecee e 7
Gorgias : la puissance de la parole COmMMEe fOrCe.........ccverviieiieeriierieeieeete et 8

La rhétorique entre éthiqUe et PEISUASION. ......cccuerrviiruerrieerieeritenteesteesteeseesaessseesseessseessseessssseesnnns 8
La rhétorique au service de 1a Cité.........cceeeiiieeiiieiiieeeieecetee ettt e e e ire e e e s e sabraeeeeas 9

La parole entre manipulation et VETIte..........c.ccueevierrieriieiiieniieertesie st eie et eessaee e s seee e e e 9

3. La parole comme instrument de connaissance : la dialectique...........ccceevereercrueericccssrnnerecccnns 11
L73dEAl e VETILA......cneerieeeieteetee ettt ettt st b et s e b st sae e b et s bt e b sane e s 11
La parole orientée vers le bien COMMUN..........ccccutiriiiiriieiiiie et e e e e e seearee e e eeaees 12

La réhabilitation de 1a ThEtOTIQUE..........ccueeruiiriiriiieieeeecteet ettt s es 12
La parole au service de la vérité : dialectique et maieUtiQUE........ceeeveureercueeeriieeriieeeeieeeeerireeeeens 13

4. La cité entre utopie et idéal..........cc.ceveivveiiireinnniniseinsninnsnnssnesseisssssssssssssssssssssssssassssssssssssssssssssssss 15
Analyse de I’utopie platonicienne : la cité idéale et La République.........cccceeevveervverenccnnennnnnn. 16
L’utopie platonicienne et la critique de la démocratie...........ccceecuerrieriierrieniieeeiieeeiee e 17
Critiques et héritages de I’utopie platOniCIeNNe. ..........cceevuierrieeiriieeeiieeere e eeee e e e e 17
BibliOGIaPRie. . ..cc.viieiieiiieeieeee ettt st et st s b e e e e snnaes 18

organon.uzeta.eu




HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

Syllabus

Références au programme

Les pouvoirs de la parole ; Les représentations du monde.

Objectifs pédagogiques

- Reconnaitre les contextes historiques qui ont caractérisé le développement de la démocratie.
- Distinguer les fondements conceptuels du discours rhétorique et de la dialectique.

Exercices et évaluation finale

- Bvaluation a la fin du module. Texte philosophique avec questions d’interprétation et de réflexion.

Contenu du cours

Ce cours présente les fondements de la pensée politique en examinant le conceptions philosophique sur
la cité et sur la démocratie. On va mettre en lumiere la progression de la pensée politique de ses origines
en Grece (Platon, Aristote) et la contribution du discours écrit et oral a la vie politique.

121



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

Introduction | Contexte historique

La naissance de la polis en Gréce ancienne

La polis, ou cité-Ftat, émerge en Gréce a I'époque archaique (VITI®-VI® siécles av. ].-C.) comme une
nouvelle forme d’organisation politique, économique et sociale. Cette structure repose sur l'idée de
communauté autonome, centrée sur un espace urbain organisé autour de l'agora (place publique) et de
sanctuaires religieux. La polis n'est pas seulement un lieu géographique, mais une entité politique ou les
citoyens partagent des droits et des devoirs. Athenes est 'exemple emblématique de cette évolution, en
particulier a partir des réformes de Clisthene (VI® si¢cle av. J.-C.) qui jettent les bases de la démocratie.
Ce systeme accorde un role central a I'assemblée des citoyens (eclésia), au débat public et a la
participation directe aux décisions politiques. La démocratie athénienne repose sur l'idée que chaque
citoyen possede le droit et le devoir de contribuer a la délibération collective, par le biais de la parole et

de la persuasion.

|31



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

1. La parole comme seuil de I’humain

La parole, entendue comme capacité unique de I’étre humain a articuler des pensées et a les exprimer,
marque une frontiere fondamentale entre 'humain et I'animal. Si, comme le souligne Aristote, I'homme
est un animal politique, c'est parce qu'il est doté du /logos, cette faculté de langage qui lui permet de
délibérer, argumenter, et construire une vie en communauté. La parole devient alors le seuil de
'humain, non seulement comme outil de communication, mais aussi comme fondement de la pensée et
du vivre-ensemble. Selon Georges Gusdorf, le langage est un préalable a la pensée car nous ne pensons
qu’a travers des mots. La parole est le lieu ou se manifeste l'intelligence humaine, dans sa capacité a
organiser le monde et a le rendre intelligible. Contrairement aux autres formes de vie, ’'homme ne se
contente pas de réagir a son environnement. Par la parole, il le nomme, lui donne un sens, et établit une

relation avec les autres et avec lui-méme.

Gusdorf insiste également sur le caractere relationnel de la parole. Celle-ci n’est jamais solitaire : elle
engage une rencontre avec autrui, une ouverture au dialogue. Dans la *polis* grecque, cette dimension
relationnelle se manifeste pleinement dans ’espace public, ou les citoyens se rencontrent pour délibérer
sur les affaires communes. La parole devient ainsi un seuil non seulement entre 'humain et I'animal,
mais entre le particulier et l'universel, entre l'individu et la communauté. Pour revenir a Aristote, la
parole n'est pas seulement un moyen d’échanger des informations, mais un instrument pour juger du
juste et de Iinjuste, du bien et du mal. Ce pouvoir de la parole est ce qui rend possible la vie en
communauté politique : la polkis. Sans la parole, la coopération humaine resterait limitée a des
interactions purement instinctives, comme celles des animaux sociaux. Avec elle, 'homme devient un
étre politique, capable de construire une cité ou regnent des lois, une justice et une organisation

rationnelle.

La parole, en tant que seuil de I'humain, engage également une dimension éthique. Par elle, I'homme
n'est pas seulement un étre pensant, mais aussi un étre responsable. Elle oblige a rendre compte de ses
actes, a s’expliquer et a écouter autrui. Dans ce sens, la parole n’est pas qu'un outil ; elle est un
engagement, un lieu de reconnaissance mutuelle et de respect. En faisant de la parole le seuil de
I'humain, on met en lumiere sa double nature : elle est a la fois le fondement de la pensée et le cceur du
lien social. C’est par la parole que ’homme se distingue des autres étres vivants et qu’il construit un
monde ou le dialogue, la délibération et la justice sont possibles. Plus qu’un simple moyen d’expression,
elle est 'essence méme de 'humanité.

Texte G. Gusdorf | fichier pdf | télécharger ici :

https://organon.uzeta.eu/wp-content/uploads/sites/2/2024/11/gusdorf_parole_seuil.pdf

L’homme comme zoon politikon

Dans les Politignes, Aristote définit ’homme comme un goon politikon, un « animal politique ». Cette
expression souligne que I’étre humain est naturellement destiné a vivre en communauté. Pour Aristote,
la polis est le cadre naturel ou les individus réalisent leur potentiel, notamment grace a la parole (/ogos),
qui distingue les humains des autres animaux, dont la capacité d’expression est limitée a la phone, la voix.
Le /logos permet a ’'homme de délibérer sur le juste et I'injuste, le bien et le mal, et de collaborer pour

construire une communauté orientée vers le bien commun. Ainsi, la parole n’est pas simplement un

|41


https://organon.uzeta.eu/wp-content/uploads/sites/2/2024/11/gusdorf_parole_seuil.pdf

HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

outil de communication, mais linstrument par excellence de la vie politique et de l'organisation

collective.

Langage, langue et parole
Dans La parole, Georges Gusdorf propose une réflexion approfondie sur le role du langage, de la

langue et de la parole dans I'existence humaine et sociale. Il distingue :

* Le langage, comme faculté universelle propre a ’humanité, qui permet de structurer la pensée et

d’exprimer le monde.

* La langue, qui représente les systemes spécifiques, codifiés et partagés par une communauté,

comme le grec ou le latin.
* La parole, qui est I'acte individuel et vivant d’expression et de communication.

Pour Gusdotf, la parole est le lieu de I’échange humain, de la rencontre des consciences. Dans le
contexte de la polis grecque, la parole acquiert une dimension politique unique : elle devient le moyen
par lequel les citoyens délibérent, persuadent et prennent des décisions collectives. Ce pouvoir de la
parole est au cceur de la démocratie athénienne, ou le débat et I'argumentation structurent la vie

publique.

|51



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

2. La parole comme instrument de pouvoir : la rhétorique des
sophistes

Dans les démocraties grecques, la parole est un outil central du pouvoir, notamment a travers les
pratiques et enseignements des sophistes. Ceux-ci, en valorisant 'art de persuader par le discours,
développent une conception pragmatique de la parole qui met en lumicre une tension essentielle :
persuader ou convaincre. Tandis que la persuasion s’adresse principalement aux émotions et cherche a
obtenir I'assentiment par des moyens rhétoriques, la conviction repose sur une argumentation

rationnelle et vise a établir une vérité partagée.

Les sophistes, souvent accusés de privilégier la persuasion au détriment de la vérité, transforment
l'usage de la parole en un instrument d’influence au service du succes. Cette approche est analysée a
travers les figures de Gorgias et Protagoras, les critiques formulées par Jacqueline de Romilly (Les
grandes sophistes dans ['Athénes de Péricks), et la théorie rhétorique d’Aristote (ethos, pathos, logos), qui
propose une tentative de réhabilitation éthique de la rhétorique.

La Grece du Ve siecle avant J.-C. est le théatre d’une révolution politique et culturelle sans précédent :
I’émergence de la démocratie, en particulier a Athenes. Ce systeme repose sur la participation active des
citoyens aux décisions publiques, qu’il s’agisse de délibérations a I'assemblée (ecclésia) ou de plaidoyers
devant les tribunaux (dikastéria). Dans ce contexte, la parole devient un outil essentiel du pouvoir. La
capacité a bien parler, a persuader et a influencer les autres, se révele indispensable pour jouer un role

dans la vie politique et juridique.

La démocratie athénienne accorde une place centrale au débat public. L’égalité devant la loi (dsonomie) et
le droit de parole (iségoria) sont les principes fondateurs du régime démocratique. Chaque citoyen, quelle
que soit sa richesse ou son statut social, peut prendre la parole pour défendre ses idées ou plaider une
cause. Cependant, dans une société ou loralité domine, lefficacité du discours repose autant sur sa
forme que sur son contenu. La maitrise de la parole devient donc une compétence stratégique, et ceux

qui en détiennent les secrets gagnent un pouvoir considérable.

L’émergence des sophistes : maitres de la persuasion

C’est dans ce contexte que surgissent les sophistes, des enseignants itinérants qui, contre rémunération,
forment les citoyens a I’art de patler et de convaincre. Les sophistes ne se contentent pas d’enseigner la
grammaire ou la rhétorique : ils proposent une réflexion approfondie sur la nature du langage, sur la
relativité des opinions et sur le pouvoir de la persuasion.

Jacqueline de Romilly, dans Les grandes sophistes dans I'Athénes de Péricles, souligne que ces penseurs, bien
qu'ambigus, incarnent une révolution intellectuelle : ils déplacent le centre d’intérét des grandes
questions cosmiques et métaphysiques des présocratiques vers ’homme et la cité. En mettant accent
sur la parole comme outil de persuasion, ils révelent son double potentiel : elle peut éclairer et
rassembler, mais aussi manipuler et diviser.

Les sophistes développent une approche pragmatique de la parole. Pour Gorgias, par exemple, la parole
est une force capable de modeler les esprits, indépendamment de la vérité qu’elle véhicule. Protagoras,
quant a lui, célebre le relativisme en affirmant que « Thomme est la mesure de toutes choses », plagant
ainsi 'opinion individuelle au cceur des débats. Cette conception suscite de vives critiques, notamment

|61



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

de la part de philosophes comme Socrate, Platon et Aristote, qui reprochent aux sophistes de réduire la
parole a un simple instrument de pouvoir, détaché de toute recherche de vérité.

Les sophistes jouent un réle crucial dans I'Atheénes démocratique : en formant les citoyens a lart
oratoire, ils participent a I’élargissement des capacités d’expression politique. Cependant, leur influence
souleve des questions éthiques. La distinction entre persuader (par le jeu des émotions) et convaincre
(par I'argumentation rationnelle) est au cceur de la critique qui leur est adressée. Le risque, dans une
société fondée sur la parole, est que le discours serve des intéréts personnels plutdt que lintérét

commun.

Le réle ambivalent des sophistes. Les exemples de Protagoras et
Gorgias

Parmi les sophistes qui sont passés par Athénes a cette époque, Gorgias et Protagoras incarnent deux
aspects complémentaires de la rhétorique sophiste : 'un met en avant la puissance émotionnelle et
performative de la parole, autre explore ses implications philosophiques et éthiques. Tous deux ont
joué un role clé dans les démocraties grecques, ou leur enseignement a permis a de nombreux citoyens
de participer activement aux débats publics.

Cependant, leur héritage est controversé. En privilégiant la persuasion et Iefficacité du discours, ils
contribuent a renforcer la puissance de la parole comme instrument de pouvoir, mais au prix dun
possible éloignement de la vérité. Leur pensée, bien qu’elle ait enrichi le paysage intellectuel de leur
époque, reste un sujet de réflexion critique pour interroger les usages contemporains du langage, qu’ils
soient politiques, médiatiques ou juridiques.

Protagoras : le relativisme et la mesure de ’lhomme

Protagoras (v. 490-420 av. J.-C.), originaire d’Abdeére, est célebre pour sa maxime : « L’homme est la
mesure de toutes choses, de celles qui sont parce qu’elles sont, de celles qui ne sont pas parce qu’elles
ne sont pas. » Cette formule exprime une position relativiste selon laquelle il n’existe pas de vérité

absolue, mais uniquement des vérités relatives aux individus et aux contextes.

En tant que sophiste, Protagoras enseigne I'art de développer des arguments pour soutenir des points
de vue opposés, une pratique qu’il nomme l'antilogie. Cette méthode souligne I'idée que tout discours
peut étre défendu ou réfuté, selon les besoins. Cette approche a une double conséquence :

1. Elle valorise la diversité des perspectives et encourage la tolérance intellectuelle.
2. Elle souleve des questions éthiques : si toute opinion peut étre défendue, comment distinguer le
juste de l'injuste, le vrai du faux ?

Dans le dialogue Profagoras de Platon, le sophiste est présenté comme un maitre de la rhétorique,
capable de captiver et de persuader ses auditeurs par la force de son éloquence. Cependant, Socrate,
fidele a son approche dialectique, critique le relativisme de Protagoras. Pour lui, cette position

compromet la possibilité de fonder une communauté sur des valeurs partagées et une vérité commune.

|71



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

Gorgias : la puissance de la parole comme force

Gorgias (v. 485-380 av. J.-C.), originaire de Léontinoi en Sicile, est 'un des sophistes les plus célebres.
Son ceuvre, en particulier son discours intitulé Floge d’Hélne, illustre parfaitement sa conception de la
parole. Il y défend Hélene, accusée d’étre responsable de la guerre de Troie, en démontrant que ses
actions sont le fruit de causes extérieures, parmi lesquelles la puissance irrésistible du langage.

Pour Gorgias, la parole est une force (dynamis) capable de modeler la pensée et les émotions des
auditeurs, parfois indépendamment de la vérité. Il compare les effets de la parole a ceux des drogues :
tout comme un médicament peut guérir ou tuer, un discours peut convaincre ou manipuler. Cette
conception montre un détachement radical de la parole vis-a-vis de la vérité objective. Ce qui importe
n’est pas la véracité du discours, mais son efficacité. La célebre formule de Gorgias, « la parole est un

grand maitre », résume cette vision.

Dans le Gorgias de Platon, le personnage éponyme incarne cette approche instrumentale de la parole.
Socrate, en opposant a Gorgias une conception philosophique de la parole tournée vers la recherche de
la vérité, critique vivement cette vision, qu’il considere dangereuse pour la démocratie. Selon Socrate,
une rhétorique déconnectée de la vérité devient un outil de manipulation, au service de 'ambition

personnelle plutot que du bien commun.

La rhétorique entre éthique et persuasion

Aristote (384-322 av. ].-C.) propose une réflexion systématique sur la rhétorique, qu’il définit comme
Lart de persuader. Contrairement a Platon, qui considére souvent la rhétorique comme une forme de
manipulation, Aristote en reconnait la légitimité lorsqu’elle est mise au service de la vérité et du bien
commun. Dans son traité Rbétorigue, il cherche a établir une théorie équilibrée, ou la parole est a la fois
un outil de persuasion et un moyen d’accéder a une forme de justice.

Pour Aristote, la rhétorique n’est pas un art de tromper, mais un prolongement de la dialectique. Alors
que la dialectique s’adresse a un auditoire spécialisé en quéte de vérité, la rhétorique vise un public plus
large et cherche a adapter le discours a ses auditeurs. Ce caractere pragmatique confere a la rhétorique
une dimension éthique : elle doit étre utilisée de maniére juste et raisonnable, sans manipuler 'auditoire.

Aristote identifie trois modes principaux de persuasion, qui définissent les éléments fondamentaux d’un

discours efficace : ethos, pathos et logos.

1. Ethos (crédibilité de l’orateur) : L’orateur doit inspirer confiance a son auditoire en
démontrant son caractere moral, sa compétence et sa bienveillance. La crédibilité personnelle de
Porateur est un élément clé pour persuader sans recours a la contrainte ou a la manipulation.
Pour Aristote, un bon discours ne peut émaner que d’un orateur intégre, car le caractere de
l'orateur influence directement la réception de son message.

2. Pathos (émotions de Pauditoire) : L'orateur doit savoir susciter des émotions appropriées
pour toucher son public. Selon Aristote, les émotions influencent les jugements humains, et un
discours efficace doit les mobiliser de maniere stratégique, tout en respectant une juste mesure.
Cependant, il met en garde contre un usage excessif des émotions, qui pourrait détourner le
discours de sa finalité éthique.

18]



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

3. Logos (logique du discours) : Le logos désigne la structure rationnelle et argumentative du
discours. Il repose sur des preuves, des démonstrations et des raisonnements logiques. Pour
Aristote, le logos est le mode de persuasion le plus noble, car il s’appuie sur la vérité et la raison,
plutot que sur des artifices rhétoriques.

La rhétorique au service de la cité

Aristote voit dans la rhétorique un outil nécessaire a la vie démocratique. Elle permet de débattre des
affaires publiques, de défendre des causes dans les tribunaux et d’élaborer des lois justes. Dans ce
contexte, la rhétorique devient un art de gouverner les ames et de maintenir 'ordre dans la cité.

Cependant, son efficacité dépend de I'équilibre entre ethos, pathos et logos.

Contrairement aux sophistes, Aristote cherche a donner un cadre éthique a 'usage de la parole. 1l rejette
la rhétorique purement manipulatrice et plaide pour un discours fondé sur la raison, mais sensible aux
besoins et aux émotions de I'auditoire. Cette vision modérée de la rhétorique offre une alternative aux
exces des sophistes tout en reconnaissant la complexité des interactions humaines.

La conception aristotélicienne de la rhétorique souleve plusieurs questions éthiques et philosophiques :

* Comment garantir que I'ezhos de I'orateur ne soit pas simulé ou trompeur ?
* Dans quelle mesure le recours au pathos peut-il étre compatible avec une recherche de vérité ?
* Le /ogos suffit-il a convaincre un auditoire dans une société ou les émotions dominent souvent la

raison ?

En réconciliant rhétorique et philosophie, Aristote propose une voie médiane entre I'approche
manipulatrice des sophistes et la condamnation radicale de Platon. Son analyse, toujours actuelle, éclaire
les enjeux contemporains de la communication, qu’il s’agisse de discours politiques, publicitaires ou
médiatiques. La rhétorique, pour Aristote, n’est pas seulement un art de convaincre, mais une pratique
au cceur du lien social et du vivre ensemble dans la cité.

La parole entre manipulation et vérité

La parole occupe une place centrale dans la cité, en tant qu'instrument de communication, de débat et
de gouvernance. Cependant, son role oscille entre deux poles opposés : elle peut étre un outil de

manipulation, servant des intéréts particuliers, ou un vecteur de vérité, orienté vers le bien commun.

D’un c6té, la parole est souvent utilisée pour séduire, influencer, voire tromper. Les sophistes, avec leur
rhétorique brillante et leur relativisme, ont montré comment le langage pouvait devenir une arme de
pouvoir, faconnant les opinions sans se soucier de la vérité. Dans une démocratie comme celle
d’Athenes, cet usage manipulatoire a pu renforcer I'emprise de certains orateurs sur les masses,

exploitant les émotions au détriment d’un jugement éclairé.

D’un autre coté, la parole peut étre un outil de vérité et de justice, comme le défend Aristote.
Lorsqu’elle est guidée par la raison (/ggos) et portée par un orateur integre (ethos), elle devient un moyen
de construire des consensus, de résoudre les conflits et de promouvoir une réflexion commune. Pour
Aristote, la rhétorique, bien employée, est un art noble qui sert la cité en rendant la vérité accessible a
tous, méme a ceux qui ne maitrisent pas les subtilités de la dialectique.

191



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

Ainsi, la parole est a la fois puissance et responsabilité. Elle peut autant diviser que rassembler, autant
manipuler que révéler. La question n’est donc pas seulement celle de sa nature, mais celle de son usage.
Une cité véritablement démocratique exige une éducation a la parole, qui développe a la fois 'esprit
critique des citoyens et I’éthique des orateurs. C’est en trouvant cet équilibre que la parole peut dépasser
ses ambiguités pour devenir 'un des piliers du vivre ensemble.

|10



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

3. La parole comme instrument de connaissance : la dialectique

La rhétorique, telle qu’elle était pratiquée par les sophistes, souleéve des interrogations profondes sur le
role et les objectifs de la parole dans la cité. Socrate et Platon, en adversaires résolus de la sophistique,
s‘opposent a une parole orientée uniquement vers la persuasion. Ils plaident pour une parole
philosophique, tournée vers la vérité et le bien commun, et qui seule peut véritablement guider les

citoyens vers une vie juste et harmonieuse.

Dans le Gorgias, Socrate affronte le célebre sophiste Gorgias et ses disciples. Il y dénonce la rhétorique
comme une forme de flatterie, dont le but n’est pas de rechercher la vérité, mais de séduire et de
manipuler les auditeurs. Socrate la compare a une sorte de cuisine de ['dme, une technique qui plait mais
ne nourrit pas réellement esprit. Socrate oppose cette pratique a une parole philosophique, qu’il définit
comme une recherche de la vérité et du bien. Selon lui, une rhétorique qui ne se préoccupe pas de la
justice conduit a une vie désordonnée et immorale. La question fondamentale qu’il souléve est celle de
la finalité de la parole : doit-elle servir les intéréts personnels de I'orateur ou viser le bien de 'ame et de

la communauté ?

« La rhétorique n’est donc pas un art, Gorgias, mais une routine, une activité qui produit une sorte
de flatterie. |...] La cuisine, par exemple, est une routine qui vise le plaisir, et non un art ; or elle
prétend étre Part médical, tout comme la rhétorique prétend étre une partie de la politique, alors
qu’elle n’en est quune caricature. [...] Je dis donc qu’elle n’a aucun souci de ce qui est bon, mais
qu’elle convoite toujours ce qui plait ».

Platon, Gorgias, 462b-465d.

L’idéal de vérité

Dans La Républigne, Platon concoit la philosophie comme un chemin vers la vérité absolue, une quéte
qui distingue le philosophe des autres citoyens, notamment des sophistes et des rhéteurs. Cette
réflexion culmine dans 'allégorie de la caverne (Livre VII), qui symbolise la condition humaine face a la

connaissance et a l'ignorance.

Platon critique ainsi la rhétorique sophistique, qui enferme les hommes dans le domaine des
apparences, et valorise la philosophie, qui les libere en les orientant vers le réel. I’allégorie de la caverne
illustre le contraste entre deux formes de discours et deux rapports au réel : la vision rhétorique du
sophiste, qui manipule les apparences/opinions et favorise Iillusion ; et la méthode dialectique du
philosophe qui veut s’élever vers une compréhension authentique du réel.

Le discours sophistique et rhétorique est associé aux ombres projetées sur la paroi de la caverne. Ce
sont des illusions qui séduisent et captivent les prisonniers, sans jamais les conduire a la vérité. Les
sophistes exploitent ces apparences, manipulant les croyances et les émotions pour asseoir leur pouvoir.

Le discours philosophique, en revanche, est celui de celui qui se libére des chaines, sort de la caverne et
contemple la lumiére du soleil, symbole du bien et de la vérité ultime. Le philosophe, par son effort
intellectuel, accede aux essences, aux idées véritables, et revient dans la caverne pour guider les autres.

|11



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

Platon développe I'idée que seuls les philosophes, en raison de leur acceés aux vérités universelles, sont
aptes a gouverner. Les philosophes-rois incarnent cette parole tournée vers le vrai, a 'opposé des
discours sophistiques, qui ne font qu’exploiter les passions et les préjugés du peuple.

La parole orientée vers le bien commun

Platon applique cette distinction a la politique. Dans sa cité idéale, le pouvoir ne doit pas revenir a ceux
qui maitrisent ’art de la persuasion, mais a ceux qui cherchent et connaissent la vérité : les philosophes-
rois. Ces derniers, en raison de leur acces au monde des idées, sont les seuls capables de gouverner
selon la justice. La parole du philosophe-roi différe fondamentalement de celle du sophiste, car elle ne
vise pas a plaire ou a manipuler, mais a enseigner et a guider en s’appuyant sur des principes universels
et rationnels, et non sur les passions ou les intéréts particuliers. Platon rejette ainsi la démocratie telle
qu’elle était pratiquée a Athenes, ou les rhéteurs, par leur maitrise de la parole, pouvaient manipuler les
foules. Pour lui, la véritable cité doit étre dirigée par ceux qui s'élevent au-dessus des illusions et des
préjugés, pour contempler les vérités éternelles.

Cet idéal de vérité implique une transformation de la fonction méme de la parole. Dans la cité
gouvernée par des philosophes, la parole devient un instrument de progres collectif, guidant chaque
citoyen vers une vie juste et harmonieuse. Contrairement a la rhétorique sophistique, qui divise et
trompe, la parole philosophique unit et éleve. Platon montre que la vérité n’est pas quune question
individuelle, mais un principe fondateur pour la communauté. En ce sens, la parole philosophique,

tournée vers la vérité, est la condition d’une cité juste.

La réhabilitation de la rhétorique

Dans le Phedre, Platon adopte une position plus modérée sur la rhétorique que dans ses critiques
virulentes du Gorgias. Si la rhétorique sophistique est souvent présentée comme une pratique
manipulatrice et étrangere a la vérité, Platon envisage dans ce dialogue une possible réhabilitation de cet
art, a condition qu’il repose sur des bases philosophiques solides.

Dans un premier temps, Socrate rejette la rhétorique classique, qui vise uniquement a persuader sans
bl b

considération pour la vérité ou la justice. Il critique les rhéteurs pour leur focalisation sur les moyens de

plaire a leurs auditeurs et leur ignorance des vérités fondamentales sur la nature humaine et le bien.

Ce rejet repose sur deux points principaux : 'absence de contenu et le danger pour la vie publique.
Selon Platon, la rhétorique, telle qu’elle est pratiquée par les sophistes, ne cherche pas a éduquer ou a
enrichir "ame, mais a manipuler les opinions en fonction des intéréts du locuteur. Par conséquent, un
discours dénué de fondements éthiques et philosophiques peut pervertir la démocratie en détournant

les citoyens du bien commun.

Cependant, Socrate ouvre la voie a une réhabilitation de la rhétorique lorsqu’il propose une vision
renouvelée de cet art. Dans cette perspective, la rhétorique véritable ne se réduit pas a un savoir-faire
technique, mais exige une connaissance approfondie de I'ame humaine (psyche) et de ses besoins. En fait,
Socrate établit ce principe fondamental : il faut connaitre la nature de 'ame, afin de P'orienter vers le
bien. Toute parole persuasive doit étre adaptée a la nature et a I’état psychologique de celui qui ’écoute.
Le véritable orateur est donc aussi un philosophe, capable de comprendre les structures de I'ame et ses

| 12]



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

différents aspects. La rhétorique authentique n’a donc pas pour but de flatter ou de séduire, mais de
conduire 'ame vers la vérité et la justice. Elle devient alors un moyen d’éducation et d’élévation morale.

Platon illustre cette conception dans la discussion sur amour, qui constitue un fil conducteur du
dialogue. Socrate établit un paralléle entre I'art de la rhétorique et la relation entre 'amant et 'aimé : de
méme que 'amant véritable cherche a éveiller 'ame de son aimé pour I'élever vers le bien, I'orateur-
philosophe utilise la parole pour orienter son auditoire vers la vérité. Cet usage de la parole repose sur
une bienveillance authentique et sur une recherche partagée de ce qui est juste et bon. Platon montre
ainsi que la rhétorique, loin d’étre intrinséquement mauvaise, peut devenir un outil puissant au service
de la philosophie lorsqu’elle est guidée par un amour de la vérité.

En réhabilitant la rhétorique, Platon redéfinit ses fondements. La rhétorique n’est pas qu’un art de
persuasion au sens sophistique, mais aussi un art de communication basé sur la connaissance et la
moralité. Elle exige donc une maitrise des concepts philosophiques et une capacité a distinguer le vrai
du faux, le juste de I'injuste. Cette vision de la rhétorique ne s’oppose pas a la philosophie, mais
s’'integre a elle comme une méthode pour transmettre le savoir et inspirer la vertu.

La parole au service de la vérité : dialectique et maieutique

Chez Socrate, la parole occupe une place centrale dans la quéte de la vérité, non pas comme simple
outil de persuasion, mais comme moyen d'éveil et d'élucidation. Contrairement aux sophistes, qui
utilisent le langage pour manipuler les opinions, Socrate congoit la parole comme un instrument
d'élévation de I'ame vers la connaissance.

La méthode socratique repose sur la dialectique, un processus d'échange rationnel dans lequel le
dialogue permet de questionner les opinions recues et de dégager progressivement un savoir
authentique. Par le biais de questions et de réponses, Socrate guide son interlocuteur a travers un
cheminement intellectuel qui révele les incohérences ou les faiblesses des croyances initiales. La vérité,
pour Socrate et Platon, n’est pas une simple information extérieure a découvrir, mais une altheia, un
dévoilement de ce qui était caché. La parole joue ici un réle clé : elle met au jour la vérité que I'ame
porte déja en elle. Loin d'imposer une vérité extérieure, Socrate aide l'interlocuteur a la révéler. Le
langage devient Iinstrument par lequel s’opere cette révélation. Il permet d’exprimer des idées, de les
clarifier et de les confronter, rendant ainsi possible I'accés a des vérités universelles.

La maieutique, ou « art d'accoucher », illustre parfaitement cette vision de la parole comme moyen de
révéler la vérité. Socrate se compare a une sage-femme, dont la tache n’est pas de transmettre un savoir,
mais d’aider les autres a faire émerger la vérité qulils portent en eux. Il se définit « accoucheur
d’esprits ». Dans ses dialogues, Platon met en scéne des situations qui présentent Socrate qui incite son
interlocuteur a réfléchir par lui-méme, a dépasser ses certitudes superficielles et a accéder a une
compréhension plus profonde. La vérité est considérée comme déja présente dans 'ame humaine, mais
voilée par Iignorance, les préjugés ou les illusions. La parole, par l'intermédiaire du questionnement
socratique, agit comme une lumiére qui dissipe les ténebres et fait apparaitre ce qui était caché.

Pour Socrate et Platon, le langage n’est pas un simple outil fonctionnel, mais une expression de I'ame.
La parole refléte la pensée et permet de partager une recherche commune de la vérité. Il est a la fois
I'instrument par lequel on peut établir un lien entre lintériorité et le monde extérieur et, par conséquent
il a aussi une signification « politique » : le langage exprime les pensées profondes et les idées latentes,

|13 ]



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

mettant en lumicre ce qui se trouve a lintérieur de I'étre humain, par conséquent la recherche de la
vérité nécessite un dialogue, une interaction avec autrui. La parole, en tant que moyen de
communication, permet de confronter les idées, de les affiner et de tendre vers une vérité universelle.
Dans cette vision, la parole est bien plus qu’un instrument pratique : elle devient une force qui
transforme et éleve 'ame. En s’engageant dans la dialectique et la maieutique, I'individu ne fait pas

quapprendre ou comprendre, il s’améliore moralement et spirituellement.

| 14



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

4. La cité entre utopie et idéal

Dans Histoire de I'ntopie, Jean Servier consacre une analyse riche a 'utopie platonicienne, qu’il considere
comme l'une des premicres grandes tentatives de réflexion sur la cité idéale. Jean Servier considére La
Républigne de Platon comme une ceuvre fondatrice dans I’histoire des utopies. Pour lui, Platon ne se
contente pas de réver une société meilleure : il construit un modele rigoureux, rationnel, qui répond aux
désordres de son époque. L’utopie platonicienne, contrairement a d'autres utopies plus imaginatives ou
poétiques, repose sur une logique stricte, ou chaque aspect de la vie collective est pensé en fonction
d’un idéal supérieur, celui de la justice. Selon Servier, cette approche donne a 'utopie platonicienne une
place unique dans lhistoire de la pensée, car elle méle philosophie, politique et morale, tout en posant la

question de la nature humaine et de sa capacité a vivre selon un ordre idéal.

Servier met en lumicre l'idée que la cité idéale est Iincarnation d’une vision cosmologique et
métaphysique. Dans le cas de la cité tripartite de Platon (philosophes-rois, guerriers, producteurs), la
cité reflete la structure de 'ame humaine et, au-dela, lordre du cosmos. Platon envisage une société
organisée comme un tout harmonieux, ou chaque partie trouve sa place dans une hiérarchie naturelle.
Servier souligne que cette vision hiérarchique de la société est typique des utopies antiques, ou l'ordre

social et politique est toujours congu comme une reproduction de I'ordre naturel ou divin.

Un des aspects essentiels que Jean Servier identifie dans l'utopie platonicienne est son caractere
immuable. Platon cherche a batir une cité parfaite, figée dans son organisation, protégée des aléas de
I’histoire et des passions humaines. Ce rejet du changement, selon Servier, reflete une méfiance a I’égard
de la démocratie athénienne, percue par Platon comme instable et chaotique. Pour Servier, cette quéte
de stabilité absolue est une constante dans les utopies, mais elle pose probléeme. L'immobilisme de la
cité idéale risque de conduire a une société rigide, incapable de s’adapter aux besoins réels des individus.

Jean Servier souligne que 'utopie platonicienne repose sur un effacement partiel de I'individu au profit
du collectif. La division des roles, la suppression de la propriété privée et de la famille pour les classes
dirigeantes, ainsi que la centralité de I’éducation collective, témoignent d’un sacrifice de la liberté
individuelle au service de ’harmonie de la cité. Pour Servier, cet aspect est une des grandes tensions de
La Républigue. Bien que Platon cherche a établir une cité juste, il semble ignorer les aspirations
individuelles et les dynamiques conflictuelles propres a toute société humaine. Cette tension, d’ailleurs,
sera reprise et critiquée dans les utopies modernes, qui tenteront de concilier I'idéal collectif avec le
respect des libertés individuelles.

Enfin, Servier situe La Républigue dans la continuité des utopies antiques et en fait un point de départ
pour les utopies modernes. Il note que lidée de Platon selon laquelle la cité idéale repose sur une
connaissance rationnelle (celle des philosophes-rois) se retrouve dans des ceuvres comme L'Ufgpie de
Thomas More ou La Cité du Soleil de Campanella. Pour Servier, La Républigue n’est pas seulement une
réflexion sur la cité idéale, mais aussi une interrogation sur les limites de 'utopie elle-méme. Platon
pose les bases d’une tradition utopique qui vise a ordonner la société selon des principes rationnels et
universels, mais il souleve aussi des questions cruciales sur la place de I'individu, le réle de la liberté, et
les dangers d’une quéte excessive de perfection. Ainsi, Jean Servier reconnait dans I'utopie platonicienne
une ceuvre a la fois fondatrice et ambivalente, qui incarne les aspirations les plus élevées de ’'humanité
tout en révélant les risques inhérents a toute tentative de construire un monde parfait.

| 15]



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

Analyse de l'utopie platonicienne : la cité idéale et La République

L'utopie politique platonicienne, principalement développée dans La République, est un des premiers
exemples de réflexion philosophique systématique sur une cité idéale. Platon y explore les principes
fondamentaux d’une organisation politique juste, ou chaque individu trouve sa place et ou la vérité et la
justice dominent les relations sociales. Cette utopie, bien que théorique, est profondément liée a la quéte
de la vérité et de I’harmonie dans I’'ame humaine.

Platon élabore sa conception de la cité idéale en réponse a la crise des cités-Etats grecques de son
époque, marquées par des conflits internes, la corruption et des pratiques démocratiques qu’il juge
défaillantes. Pour Platon, la cité n’est pas seulement un lieu de vie collective, mais une organisation
morale et politique qui reflete les structures de 'ame humaine. Ia cité devient alors une métaphore
pour comprendre ordre intérieur de l'individu et, inversement, les principes universels de justice.

La cité est congu comme reflet de 'ame humaine. Platon établit une analogie entre les trois parties de
’ame (raison, cceur/volonté, appétit) et les trois classes sociales de la cité :

* Les gouvernants (la raison) : philosophes-rois, garants de la vérité et de la justice.
*  Les guertiers (le cceur/volonté) : protecteurs de la cité, animés par le courage.
* Les producteurs (appétit) : travailleurs, artisans, agriculteurs, qui assurent les besoins matériels.

Pour Platon, une cité est juste lorsque chaque classe remplit son role sans empiéter sur celui des autres,
sous la direction de la raison.

Dans La Républigne, Platon congoit une cité idéale qui repose sur plusieurs principes clés :

a) Le principe de justice. La justice, pour Platon, est définie comme ’harmonie entre les parties. Dans la
cité, cela signifie que chaque classe sociale doit accomplir sa fonction propre sans interférer dans les
taches des autres. Ce principe est aussi appliqué a I'individu : une ame juste est celle ou la raison domine
les appétits par I'intermédiaire de la volonté.

b) La classe des philosophes-rois. Platon affirme que la cité ne peut étre gouvernée avec sagesse et
justice que si ceux qui détiennent le pouvoir sont des philosophes, c’est-a-dire des individus ayant
atteint la connaissance des idées, en particulier 'idée du Bien. Les philosophes-rois sont éduqués selon
un programme rigoureux pour développer leur capacité a contempler les vérités universelles et guider la

cité vers le bien commun.

¢) Labolition de la propriété privée et de la famille pour les classes dirigeantes. Pour éviter les conflits
d’intéréts et les luttes de pouvoir, Platon propose que les philosophes et les guerriers vivent en
communauté, sans propriété privée ni famille individuelle. Cette organisation vise a garantir leur
dévouement exclusif a l'intérét général.

d) Le role de Iéducation. L’éducation joue un role central dans La Républigne. Platon décrit un systeme
éducatif strict visant a développer chez les citoyens les qualités nécessaires pour remplir leur fonction
dans la cité. L’éducation des philosophes-rois est particulicrement approfondie et culmine dans la
contemplation de I'idée du Bien, la vérité ultime qui guide toute action juste.

|16 |



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

L’utopie platonicienne et la critique de la démocratie

Platon critique ouvertement la démocratie athénienne, qu’il considére comme une forme de
gouvernement dominée par lignorance et les passions populaires. Dans La Républigne, 1 décrit la
démocratie comme une étape dégénérée ou les citoyens, obsédés par leurs désirs individuels, rejettent
l'autorité et conduisent la cité au chaos. L'utopie platonicienne peut donc étre lue comme une réponse a
ces défauts percus. En placant la raison et la connaissance au sommet de la hiérarchie, Platon propose
un modele ou la cité est gouvernée non par la volonté populaire, mais par une élite éclairée.

Lutopie platonicienne n’est pas seulement une vision politique ; elle est avant tout un exercice
philosophique visant a explorer les conditions d’une vie juste et harmonieuse. Elle montre comment
I'organisation de la cité peut refléter les principes universels de la vérité et du bien. Toutefois, en plagant
la philosophie au sommet de 'ordre social, Platon laisse ouverte la question de savoir si cette quéte de
la perfection politique peut réellement s’incarner dans le monde humain, ou si elle reste a jamais une
idée régulatrice, un idéal impossible a atteindre.

Critiques et héritages de I'utopie platonicienne

Bien que l'utopie platonicienne soit une référence majeure en philosophie politique, elle a suscité de
nombreuses critiques :

* Un systeme élitiste : La concentration du pouvoir entre les mains des philosophes-rois souleve
la question de la légitimité démocratique et du risque de dérive autoritaire.

* Une vision statique de la société : Platon congoit une société rigoureusement ordonnée, ou la
mobilité sociale est limitée et les roles sont fixés par nature ou par éducation.

* Le sacrifice de 'individu a la collectivité : I’abolition de la propriété privée et de la famille dans

les classes dirigeantes est percue comme une négation des libertés individuelles.

Malgré ces critiques, La Républigue reste une ceuvre fondamentale pour comprendre la tension entre
idéalisme et réalisme en philosophie politique. L'utopie platonicienne inspire des réflexions sur la
justice, le pouvoir, éducation et la vérité, tout en posant les bases de nombreuses théories politiques
ultérieures, notamment les idéaux totalisants des Lumieres ou les utopies modernes comme celles de
Thomas More ou Campanella.

|17 ]



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

Bibliographie

- Aristote, Rhétorique

- Aristote, Politigues

- de Romilly, Jacqueline, Les Grands Sophistes dans I"Athenes de Péricles, Paris, Fallois, 2004.
- Platon, Gorgias

- Platon, Philebe

- Serviet, Jean, Histoire de 'utopie, Paris, Gallimard, 1967 et 1991.

|18 ]



	Syllabus
	Références au programme
	Objectifs pédagogiques
	Exercices et évaluation finale
	Contenu du cours

	Introduction | Contexte historique
	La naissance de la polis en Grèce ancienne

	1. La parole comme seuil de l’humain
	Texte G. Gusdorf | fichier pdf | télécharger ici :
	L’homme comme zoon politikon
	Langage, langue et parole

	2. La parole comme instrument de pouvoir : la rhétorique des sophistes
	L’émergence des sophistes : maîtres de la persuasion
	Le rôle ambivalent des sophistes. Les exemples de Protagoras et Gorgias
	Protagoras : le relativisme et la mesure de l’homme
	Gorgias : la puissance de la parole comme force

	La rhétorique entre éthique et persuasion
	La rhétorique au service de la cité
	La parole entre manipulation et vérité


	3. La parole comme instrument de connaissance : la dialectique
	L’idéal de vérité
	La parole orientée vers le bien commun

	La réhabilitation de la rhétorique
	La parole au service de la vérité : dialectique et maïeutique

	4. La cité entre utopie et idéal
	Analyse de l’utopie platonicienne : la cité idéale et La République
	L’utopie platonicienne et la critique de la démocratie
	Critiques et héritages de l’utopie platonicienne
	Bibliographie


