
HLP Philosophie | Première année

LA PHILOSOPHIE DANS LA CITÉ : 
DÉMOCRATIE ET RHÉTORIQUE

Indice generale
Syllabus.......................................................................................................................................2

Introduction | Contexte historique....................................................................................................3
La naissance de la polis en Grèce ancienne.....................................................................................3

1. La parole comme seuil de l’humain..............................................................................................4
L’homme comme zoon politikon.....................................................................................................4
Langage, langue et parole................................................................................................................5

2. La parole comme instrument de pouvoir : la rhétorique des sophistes.....................................6
L’émergence des sophistes : maîtres de la persuasion.....................................................................6
Le rôle ambivalent des sophistes. Les exemples de Protagoras et Gorgias.....................................7

Protagoras : le relativisme et la mesure de l’homme..................................................................7
Gorgias : la puissance de la parole comme force........................................................................8

La rhétorique entre éthique et persuasion........................................................................................8
La rhétorique au service de la cité..............................................................................................9
La parole entre manipulation et vérité........................................................................................9

3. La parole comme instrument de connaissance : la dialectique................................................11
L’idéal de vérité..............................................................................................................................11

La parole orientée vers le bien commun...................................................................................12
La réhabilitation de la rhétorique...................................................................................................12
La parole au service de la vérité : dialectique et maïeutique.........................................................13

4. La cité entre utopie et idéal..........................................................................................................15
Analyse de l’utopie platonicienne : la cité idéale et La République.........................................16
L’utopie platonicienne et la critique de la démocratie..............................................................17
Critiques et héritages de l’utopie platonicienne........................................................................17
Bibliographie.............................................................................................................................18

organon.uzeta.eu



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

Syllabus

Références au programme

Les pouvoirs de la parole ; Les représentations du monde.

Objectifs pédagogiques

- Reconnaître les contextes historiques qui ont caractérisé le développement de la démocratie.
- Distinguer les fondements conceptuels du discours rhétorique et de la dialectique.

Exercices et évaluation finale

- Évaluation à la fin du module. Texte philosophique avec questions d’interprétation et de réflexion.

Contenu du cours

Ce cours présente les fondements de la pensée politique en examinant le conceptions philosophique sur 
la cité et sur la démocratie. On va mettre en lumière la progression de la pensée politique de ses origines 
en Grèce (Platon, Aristote) et la contribution du discours écrit et oral à la vie politique.

| 2 |



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

Introduction | Contexte historique

La naissance de la polis en Grèce ancienne
La  polis,  ou cité-État, émerge en Grèce à l'époque archaïque (VIII -VI  siècles av. J.-C.) comme uneᵉ ᵉ  
nouvelle forme d’organisation politique, économique et sociale.  Cette structure repose sur l'idée de  
communauté autonome, centrée sur un espace urbain organisé autour de l'agora (place publique) et de 
sanctuaires religieux. La polis n'est pas seulement un lieu géographique, mais une entité politique où les 
citoyens partagent des droits et des devoirs. Athènes est l’exemple emblématique de cette évolution, en  
particulier à partir des réformes de Clisthène (VI  siècle av. J.-C.) qui jettent les bases de la démocratie.ᵉ  
Ce  système  accorde  un  rôle  central  à  l’assemblée  des  citoyens  (ecclésia),  au  débat  public  et  à  la 
participation directe aux décisions politiques. La démocratie athénienne repose sur l'idée que chaque 
citoyen possède le droit et le devoir de contribuer à la délibération collective, par le biais de la parole et 
de la persuasion.

| 3 |



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

1. La parole comme seuil de l’humain
La parole, entendue comme capacité unique de l’être humain à articuler des pensées et à les exprimer,  
marque une frontière fondamentale entre l'humain et l'animal. Si, comme le souligne Aristote, l'homme 
est un animal politique, c'est parce qu'il est doté du  logos, cette faculté de langage qui lui permet de 
délibérer,  argumenter,  et  construire  une  vie  en  communauté.  La  parole  devient  alors  le  seuil  de 
l'humain, non seulement comme outil de communication, mais aussi comme fondement de la pensée et  
du vivre-ensemble.  Selon Georges Gusdorf, le langage est un préalable à la pensée car nous ne pensons 
qu’à travers des mots. La parole est le lieu où se manifeste l’intelligence humaine, dans sa capacité à  
organiser le monde et à le rendre intelligible. Contrairement aux autres formes de vie, l’homme ne se 
contente pas de réagir à son environnement. Par la parole, il le nomme, lui donne un sens, et établit une 
relation avec les autres et avec lui-même.

Gusdorf  insiste également sur le caractère relationnel de la parole. Celle-ci n’est jamais solitaire  : elle 
engage une rencontre avec autrui, une ouverture au dialogue. Dans la *polis* grecque, cette dimension 
relationnelle se manifeste pleinement dans l’espace public, où les citoyens se rencontrent pour délibérer 
sur les affaires communes. La parole devient ainsi un seuil non seulement entre l'humain et l'animal, 
mais entre le particulier et l'universel, entre l'individu et la communauté.  Pour revenir à Aristote, la  
parole n'est pas seulement un moyen d’échanger des informations, mais un instrument pour juger du 
juste et de l’injuste,  du bien et du mal.  Ce pouvoir de la parole est ce qui rend possible la vie en 
communauté  politique :  la  polis.  Sans  la  parole,  la  coopération  humaine  resterait  limitée  à  des 
interactions purement instinctives, comme celles des animaux sociaux. Avec elle, l'homme devient un 
être  politique,  capable  de  construire  une  cité  où  règnent  des  lois,  une  justice  et  une  organisation 
rationnelle.

La parole, en tant que seuil de l'humain, engage également une dimension éthique. Par elle, l'homme 
n'est pas seulement un être pensant, mais aussi un être responsable. Elle oblige à rendre compte de ses  
actes,  à  s’expliquer  et  à  écouter  autrui.  Dans ce  sens,  la  parole  n’est  pas  qu’un outil  ;  elle  est  un  
engagement,  un lieu  de  reconnaissance mutuelle  et  de  respect.  En faisant  de  la  parole  le  seuil  de  
l'humain, on met en lumière sa double nature : elle est à la fois le fondement de la pensée et le cœur du 
lien social. C’est par la parole que l’homme se distingue des autres êtres vivants et qu’il construit un  
monde où le dialogue, la délibération et la justice sont possibles. Plus qu’un simple moyen d’expression,  
elle est l’essence même de l’humanité.

Texte G. Gusdorf | fichier pdf | télécharger ici     :  

https://organon.uzeta.eu/wp-content/uploads/sites/2/2024/11/gusdorf_parole_seuil.pdf 

L’homme comme zoon politikon
Dans les  Politiques,  Aristote définit l’homme comme un  zoon politikon,  un « animal politique ».  Cette 
expression souligne que l’être humain est naturellement destiné à vivre en communauté. Pour Aristote,  
la polis est le cadre naturel où les individus réalisent leur potentiel, notamment grâce à la parole ( logos), 
qui distingue les humains des autres animaux, dont la capacité d’expression est limitée à la phone, la voix. 
Le logos permet à l’homme de délibérer sur le juste et l’injuste, le bien et le mal, et de collaborer pour  
construire une communauté orientée vers le bien commun. Ainsi, la parole n’est pas simplement un 

| 4 |

https://organon.uzeta.eu/wp-content/uploads/sites/2/2024/11/gusdorf_parole_seuil.pdf


HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

outil  de  communication,  mais  l’instrument  par  excellence  de  la  vie  politique  et  de  l’organisation 
collective.

Langage, langue et parole
Dans  La parole,  Georges Gusdorf  propose une réflexion approfondie sur le rôle du langage,  de la 
langue et de la parole dans l’existence humaine et sociale. Il distingue :  

• Le langage, comme faculté universelle propre à l’humanité, qui permet de structurer la pensée et  
d’exprimer le monde.  

• La langue, qui représente les systèmes spécifiques, codifiés et partagés par une communauté, 
comme le grec ou le latin.  

• La parole, qui est l’acte individuel et vivant d’expression et de communication.  

Pour Gusdorf,  la  parole est  le  lieu de l’échange humain,  de la  rencontre des consciences.  Dans le 
contexte de la polis grecque, la parole acquiert une dimension politique unique : elle devient le moyen 
par lequel les citoyens délibèrent, persuadent et prennent des décisions collectives. Ce pouvoir de la 
parole  est  au  cœur  de  la  démocratie  athénienne,  où  le  débat  et  l’argumentation  structurent  la  vie 
publique.

| 5 |



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

2. La parole comme instrument de pouvoir : la rhétorique des 
sophistes
Dans les  démocraties  grecques,  la  parole  est  un outil  central  du pouvoir,  notamment à  travers  les 
pratiques  et  enseignements  des  sophistes.  Ceux-ci,  en valorisant  l’art  de  persuader  par  le  discours, 
développent une conception pragmatique de la parole qui met en lumière une tension essentielle :  
persuader ou convaincre. Tandis que la persuasion s’adresse principalement aux émotions et cherche à 
obtenir  l’assentiment  par  des  moyens  rhétoriques,  la  conviction  repose  sur  une  argumentation 
rationnelle et vise à établir une vérité partagée.

Les  sophistes,  souvent  accusés  de  privilégier  la  persuasion au détriment  de  la  vérité,  transforment  
l’usage de la parole en un instrument d’influence au service du succès. Cette approche est analysée à  
travers les  figures de Gorgias et  Protagoras,  les  critiques formulées par Jacqueline de Romilly  (Les  
grandes sophistes dans l'Athènes de Périclès), et la théorie rhétorique d’Aristote (ethos, pathos, logos), qui 
propose une tentative de réhabilitation éthique de la rhétorique.

La Grèce du Ve siècle avant J.-C. est le théâtre d’une révolution politique et culturelle sans précédent :  
l’émergence de la démocratie, en particulier à Athènes. Ce système repose sur la participation active des  
citoyens aux décisions publiques, qu’il s’agisse de délibérations à l’assemblée (ecclésia) ou de plaidoyers 
devant les tribunaux (dikastéria). Dans ce contexte, la parole devient un outil essentiel du pouvoir. La 
capacité à bien parler, à persuader et à influencer les autres, se révèle indispensable pour jouer un rôle 
dans la vie politique et juridique.

La démocratie athénienne accorde une place centrale au débat public. L’égalité devant la loi ( isonomie) et 
le droit de parole (isègoria) sont les principes fondateurs du régime démocratique. Chaque citoyen, quelle 
que soit sa richesse ou son statut social, peut prendre la parole pour défendre ses idées ou plaider une  
cause. Cependant, dans une société où l’oralité domine, l’efficacité du discours repose autant sur sa 
forme que sur son contenu. La maîtrise de la parole devient donc une compétence stratégique, et ceux 
qui en détiennent les secrets gagnent un pouvoir considérable.

L’émergence des sophistes : maîtres de la persuasion
C’est dans ce contexte que surgissent les sophistes, des enseignants itinérants qui, contre rémunération,  
forment les citoyens à l’art de parler et de convaincre. Les sophistes ne se contentent pas d’enseigner la 
grammaire ou la rhétorique : ils proposent une réflexion approfondie sur la nature du langage, sur la 
relativité des opinions et sur le pouvoir de la persuasion.

Jacqueline de Romilly, dans Les grandes sophistes dans l’Athènes de Périclès, souligne que ces penseurs, bien 
qu’ambigus,  incarnent  une  révolution  intellectuelle :  ils  déplacent  le  centre  d’intérêt  des  grandes 
questions cosmiques et métaphysiques des présocratiques vers l’homme et la cité. En mettant l’accent 
sur  la  parole  comme  outil  de  persuasion,  ils  révèlent  son  double  potentiel  :  elle  peut  éclairer  et 
rassembler, mais aussi manipuler et diviser.

Les sophistes développent une approche pragmatique de la parole. Pour Gorgias, par exemple, la parole 
est une force capable de modeler les esprits, indépendamment de la vérité qu’elle véhicule. Protagoras, 
quant à lui, célèbre le relativisme en affirmant que « l’homme est la mesure de toutes choses », plaçant 
ainsi l’opinion individuelle au cœur des débats. Cette conception suscite de vives critiques, notamment 

| 6 |



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

de la part de philosophes comme Socrate, Platon et Aristote, qui reprochent aux sophistes de réduire la 
parole à un simple instrument de pouvoir, détaché de toute recherche de vérité.

Les sophistes  jouent  un rôle  crucial  dans l’Athènes démocratique :  en formant les  citoyens à  l’art 
oratoire, ils participent à l’élargissement des capacités d’expression politique. Cependant, leur influence 
soulève des questions éthiques. La distinction entre persuader (par le jeu des émotions) et convaincre 
(par l’argumentation rationnelle) est au cœur de la critique qui leur est adressée. Le risque, dans une 
société  fondée  sur  la  parole,  est  que  le  discours  serve  des  intérêts  personnels  plutôt  que  l’intérêt  
commun.

Le rôle ambivalent des sophistes. Les exemples de Protagoras et 
Gorgias
Parmi les sophistes qui sont passés par Athènes à cette époque, Gorgias et Protagoras incarnent deux 
aspects complémentaires de la rhétorique sophiste :  l’un met en avant la puissance émotionnelle et 
performative de la parole, l’autre explore ses implications philosophiques et éthiques. Tous deux ont 
joué un rôle clé dans les démocraties grecques, où leur enseignement a permis à de nombreux citoyens 
de participer activement aux débats publics.

Cependant, leur héritage est controversé. En privilégiant la persuasion et l’efficacité du discours, ils  
contribuent à renforcer la puissance de la parole comme instrument de pouvoir, mais au prix d’un 
possible éloignement de la vérité. Leur pensée, bien qu’elle ait enrichi le paysage intellectuel de leur 
époque, reste un sujet de réflexion critique pour interroger les usages contemporains du langage, qu’ils  
soient politiques, médiatiques ou juridiques.

Protagoras : le relativisme et la mesure de l’homme

Protagoras (v. 490-420 av. J.-C.), originaire d’Abdère, est célèbre pour sa maxime : « L’homme est la 
mesure de toutes choses, de celles qui sont parce qu’elles sont, de celles qui ne sont pas parce qu’elles  
ne sont pas. » Cette formule exprime une position relativiste selon laquelle il  n’existe pas de vérité  
absolue, mais uniquement des vérités relatives aux individus et aux contextes.

En tant que sophiste, Protagoras enseigne l’art de développer des arguments pour soutenir des points  
de vue opposés, une pratique qu’il nomme l’antilogie. Cette méthode souligne l’idée que tout discours 
peut être défendu ou réfuté, selon les besoins. Cette approche a une double conséquence :

1. Elle valorise la diversité des perspectives et encourage la tolérance intellectuelle.
2. Elle soulève des questions éthiques : si toute opinion peut être défendue, comment distinguer le  

juste de l’injuste, le vrai du faux ?

Dans le  dialogue  Protagoras de  Platon,  le  sophiste  est  présenté  comme un maître  de  la  rhétorique, 
capable de captiver et de persuader ses auditeurs par la force de son éloquence. Cependant, Socrate,  
fidèle  à  son  approche  dialectique,  critique  le  relativisme  de  Protagoras.  Pour  lui,  cette  position 
compromet la possibilité de fonder une communauté sur des valeurs partagées et une vérité commune.

| 7 |



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

Gorgias : la puissance de la parole comme force

Gorgias (v. 485-380 av. J.-C.), originaire de Léontinoi en Sicile, est l’un des sophistes les plus célèbres. 
Son œuvre, en particulier son discours intitulé Éloge d’Hélène, illustre parfaitement sa conception de la 
parole. Il y défend Hélène, accusée d’être responsable de la guerre de Troie, en démontrant que ses  
actions sont le fruit de causes extérieures, parmi lesquelles la puissance irrésistible du langage.

Pour  Gorgias,  la  parole  est  une  force  (dynamis)  capable  de  modeler  la  pensée  et  les  émotions  des 
auditeurs, parfois indépendamment de la vérité. Il compare les effets de la parole à ceux des drogues :  
tout comme un médicament peut guérir  ou tuer,  un discours peut convaincre ou manipuler.  Cette 
conception montre un détachement radical de la parole vis-à-vis de la vérité objective. Ce qui importe 
n’est pas la véracité du discours, mais son efficacité. La célèbre formule de Gorgias, « la parole est un 
grand maître », résume cette vision.

Dans le  Gorgias de Platon, le personnage éponyme incarne cette approche instrumentale de la parole. 
Socrate, en opposant à Gorgias une conception philosophique de la parole tournée vers la recherche de 
la vérité, critique vivement cette vision, qu’il considère dangereuse pour la démocratie. Selon Socrate, 
une rhétorique déconnectée de la vérité devient un outil  de manipulation, au service de l’ambition 
personnelle plutôt que du bien commun.

La rhétorique entre éthique et persuasion
Aristote (384-322 av. J.-C.) propose une réflexion systématique sur la rhétorique, qu’il définit comme 
l’art de persuader.  Contrairement à Platon, qui considère souvent la rhétorique comme une forme de 
manipulation, Aristote en reconnaît la légitimité lorsqu’elle est mise au service de la vérité et du bien 
commun. Dans son traité Rhétorique, il cherche à établir une théorie équilibrée, où la parole est à la fois 
un outil de persuasion et un moyen d’accéder à une forme de justice.

Pour Aristote, la rhétorique n’est pas un art de tromper, mais un prolongement de la dialectique. Alors  
que la dialectique s’adresse à un auditoire spécialisé en quête de vérité, la rhétorique vise un public plus  
large et cherche à adapter le discours à ses auditeurs. Ce caractère pragmatique confère à la rhétorique 
une dimension éthique : elle doit être utilisée de manière juste et raisonnable, sans manipuler l’auditoire.

Aristote identifie trois modes principaux de persuasion, qui définissent les éléments fondamentaux d’un 
discours efficace : ethos, pathos et logos.

1. Ethos (crédibilité  de  l’orateur) :  L’orateur  doit  inspirer  confiance  à  son  auditoire  en 
démontrant son caractère moral, sa compétence et sa bienveillance. La crédibilité personnelle de 
l’orateur est un élément clé pour persuader sans recours à la contrainte ou à la manipulation.  
Pour Aristote, un bon discours ne peut émaner que d’un orateur intègre, car le caractère de  
l’orateur influence directement la réception de son message.

2. Pathos (émotions de l’auditoire) :  L’orateur doit savoir susciter des émotions appropriées 
pour toucher son public. Selon Aristote, les émotions influencent les jugements humains, et un 
discours efficace doit les mobiliser de manière stratégique, tout en respectant une juste mesure. 
Cependant, il met en garde contre un usage excessif  des émotions, qui pourrait détourner le 
discours de sa finalité éthique.

| 8 |



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

3. Logos (logique du discours) : Le logos désigne la structure rationnelle et argumentative du 
discours. Il repose sur des preuves, des démonstrations et des raisonnements logiques. Pour 
Aristote, le logos est le mode de persuasion le plus noble, car il s’appuie sur la vérité et la raison, 
plutôt que sur des artifices rhétoriques.

La rhétorique au service de la cité

Aristote voit dans la rhétorique un outil nécessaire à la vie démocratique. Elle permet de débattre des 
affaires publiques,  de défendre des causes dans les tribunaux et d’élaborer des lois justes.  Dans ce 
contexte,  la  rhétorique  devient  un art  de  gouverner  les  âmes  et  de  maintenir  l’ordre  dans  la  cité. 
Cependant, son efficacité dépend de l’équilibre entre ethos, pathos et logos.

Contrairement aux sophistes, Aristote cherche à donner un cadre éthique à l’usage de la parole. Il rejette  
la rhétorique purement manipulatrice et plaide pour un discours fondé sur la raison, mais sensible aux 
besoins et aux émotions de l’auditoire. Cette vision modérée de la rhétorique offre une alternative aux 
excès des sophistes tout en reconnaissant la complexité des interactions humaines.

La conception aristotélicienne de la rhétorique soulève plusieurs questions éthiques et philosophiques :

• Comment garantir que l’ethos de l’orateur ne soit pas simulé ou trompeur ? 
• Dans quelle mesure le recours au pathos peut-il être compatible avec une recherche de vérité ? 
• Le logos suffit-il à convaincre un auditoire dans une société où les émotions dominent souvent la 

raison ? 

En  réconciliant  rhétorique  et  philosophie,  Aristote  propose  une  voie  médiane  entre  l’approche 
manipulatrice des sophistes et la condamnation radicale de Platon. Son analyse, toujours actuelle, éclaire  
les enjeux contemporains de la communication, qu’il s’agisse de discours politiques, publicitaires ou 
médiatiques. La rhétorique, pour Aristote, n’est pas seulement un art de convaincre, mais une pratique 
au cœur du lien social et du vivre ensemble dans la cité.

La parole entre manipulation et vérité

La parole occupe une place centrale dans la cité, en tant qu’instrument de communication, de débat et 
de gouvernance.  Cependant,  son rôle oscille  entre deux pôles opposés :  elle  peut être un outil  de 
manipulation, servant des intérêts particuliers, ou un vecteur de vérité, orienté vers le bien commun.

D’un côté, la parole est souvent utilisée pour séduire, influencer, voire tromper. Les sophistes, avec leur 
rhétorique brillante et leur relativisme, ont montré comment le langage pouvait devenir une arme de 
pouvoir,  façonnant  les  opinions  sans  se  soucier  de  la  vérité.  Dans  une  démocratie  comme  celle 
d’Athènes,  cet  usage  manipulatoire  a  pu  renforcer  l’emprise  de  certains  orateurs  sur  les  masses, 
exploitant les émotions au détriment d’un jugement éclairé.

D’un  autre  côté,  la  parole  peut  être  un  outil  de  vérité  et  de  justice,  comme  le  défend  Aristote. 
Lorsqu’elle est guidée par la raison (logos) et portée par un orateur intègre (ethos), elle devient un moyen 
de construire des consensus, de résoudre les conflits et de promouvoir une réflexion commune. Pour 
Aristote, la rhétorique, bien employée, est un art noble qui sert la cité en rendant la vérité accessible à  
tous, même à ceux qui ne maîtrisent pas les subtilités de la dialectique.

| 9 |



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

Ainsi, la parole est à la fois puissance et responsabilité. Elle peut autant diviser que rassembler, autant  
manipuler que révéler. La question n’est donc pas seulement celle de sa nature, mais celle de son usage.  
Une cité véritablement démocratique exige une éducation à la parole, qui développe à la fois l’esprit  
critique des citoyens et l’éthique des orateurs. C’est en trouvant cet équilibre que la parole peut dépasser  
ses ambiguïtés pour devenir l’un des piliers du vivre ensemble.

| 10 |



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

3. La parole comme instrument de connaissance : la dialectique
La rhétorique, telle qu’elle était pratiquée par les sophistes, soulève des interrogations profondes sur le  
rôle et les objectifs de la parole dans la cité. Socrate et Platon, en adversaires résolus de la sophistique, 
s’opposent  à  une  parole  orientée  uniquement  vers  la  persuasion.  Ils  plaident  pour  une  parole 
philosophique, tournée vers la vérité et le bien commun, et qui seule peut véritablement guider les 
citoyens vers une vie juste et harmonieuse.

Dans le Gorgias, Socrate affronte le célèbre sophiste Gorgias et ses disciples. Il y dénonce la rhétorique 
comme une forme de  flatterie,  dont  le  but  n’est  pas de rechercher la  vérité,  mais  de séduire  et  de 
manipuler les auditeurs. Socrate la compare à une sorte de cuisine de l’âme, une technique qui plaît mais 
ne nourrit pas réellement l’esprit. Socrate oppose cette pratique à une parole philosophique, qu’il définit  
comme une recherche de la vérité et du bien. Selon lui, une rhétorique qui ne se préoccupe pas de la  
justice conduit à une vie désordonnée et immorale. La question fondamentale qu’il soulève est celle de 
la finalité de la parole : doit-elle servir les intérêts personnels de l’orateur ou viser le bien de l’âme et de 
la communauté ?

« La rhétorique n’est donc pas un art, Gorgias, mais une routine, une activité qui produit une sorte  
de flatterie. [...] La cuisine, par exemple, est une routine qui vise le plaisir, et non un art ; or elle  
prétend être l’art médical, tout comme la rhétorique prétend être une partie de la politique, alors 
qu’elle n’en est qu’une caricature. [...] Je dis donc qu’elle n’a aucun souci de ce qui est bon, mais  
qu’elle convoite toujours ce qui plaît ».

Platon, Gorgias, 462b-465d. 

L’idéal de vérité 
Dans La République, Platon conçoit la philosophie comme un chemin vers la vérité absolue, une quête 
qui  distingue  le  philosophe  des  autres  citoyens,  notamment  des  sophistes  et  des  rhéteurs.  Cette 
réflexion culmine dans l'allégorie de la caverne (Livre VII), qui symbolise la condition humaine face à la 
connaissance et à l'ignorance.

Platon  critique  ainsi  la  rhétorique  sophistique,  qui  enferme  les  hommes  dans  le  domaine  des 
apparences, et valorise la philosophie, qui les libère en les orientant vers le réel. L’allégorie de la caverne  
illustre le contraste entre deux formes de discours et deux rapports au réel : la vision rhétorique du 
sophiste,  qui  manipule  les  apparences/opinions  et  favorise  l’illusion ;  et  la  méthode dialectique  du 
philosophe qui veut s’élever vers une compréhension authentique du réel.

Le discours sophistique et rhétorique est associé aux ombres projetées sur la paroi de la caverne. Ce 
sont des illusions qui séduisent et captivent les prisonniers, sans jamais les conduire à la vérité. Les 
sophistes exploitent ces apparences, manipulant les croyances et les émotions pour asseoir leur pouvoir.

Le discours philosophique, en revanche, est celui de celui qui se libère des chaînes, sort de la caverne et  
contemple la lumière du soleil, symbole du bien et de la vérité ultime. Le philosophe, par son effort 
intellectuel, accède aux essences, aux idées véritables, et revient dans la caverne pour guider les autres. 

| 11 |



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

Platon développe l’idée que seuls les philosophes, en raison de leur accès aux vérités universelles, sont 
aptes à gouverner.  Les philosophes-rois  incarnent cette parole tournée vers le  vrai,  à  l’opposé des  
discours sophistiques, qui ne font qu’exploiter les passions et les préjugés du peuple.

La parole orientée vers le bien commun

Platon applique cette distinction à la politique. Dans sa cité idéale, le pouvoir ne doit pas revenir à ceux  
qui maîtrisent l’art de la persuasion, mais à ceux qui cherchent et connaissent la vérité : les philosophes-
rois. Ces derniers, en raison de leur accès au monde des idées, sont les seuls capables de gouverner 
selon la justice. La parole du philosophe-roi diffère fondamentalement de celle du sophiste, car elle ne 
vise pas à plaire ou à manipuler, mais à enseigner et à guider en s’appuyant sur des principes universels 
et rationnels, et non sur les passions ou les intérêts particuliers. Platon rejette ainsi la démocratie telle 
qu’elle était pratiquée à Athènes, où les rhéteurs, par leur maîtrise de la parole, pouvaient manipuler les 
foules. Pour lui, la véritable cité doit être dirigée par ceux qui s'élèvent au-dessus des illusions et des 
préjugés, pour contempler les vérités éternelles.

Cet  idéal  de  vérité  implique  une  transformation  de  la  fonction  même  de  la  parole.  Dans  la  cité  
gouvernée par des philosophes, la parole devient un instrument de progrès collectif, guidant chaque 
citoyen vers une vie juste et  harmonieuse.  Contrairement à la  rhétorique sophistique,  qui  divise et 
trompe, la parole philosophique unit et élève. Platon montre que la vérité n’est pas qu’une question 
individuelle,  mais un principe fondateur pour la communauté. En ce sens, la parole philosophique,  
tournée vers la vérité, est la condition d’une cité juste.

La réhabilitation de la rhétorique
Dans le  Phèdre,  Platon adopte  une position plus  modérée  sur  la  rhétorique que dans  ses  critiques  
virulentes  du  Gorgias.  Si  la  rhétorique  sophistique  est  souvent  présentée  comme  une  pratique 
manipulatrice et étrangère à la vérité, Platon envisage dans ce dialogue une possible réhabilitation de cet  
art, à condition qu’il repose sur des bases philosophiques solides.

Dans un premier temps, Socrate rejette la rhétorique classique, qui vise uniquement à persuader sans 
considération pour la vérité ou la justice. Il critique les rhéteurs pour leur focalisation sur les moyens de 
plaire à leurs auditeurs et leur ignorance des vérités fondamentales sur la nature humaine et le bien.

Ce rejet repose sur deux points principaux : l’absence de contenu et le danger pour la vie publique. 
Selon Platon, la rhétorique, telle qu’elle est pratiquée par les sophistes, ne cherche pas à éduquer ou à 
enrichir l’âme, mais à manipuler les opinions en fonction des intérêts du locuteur. Par conséquent, un  
discours dénué de fondements éthiques et philosophiques peut pervertir la démocratie en détournant  
les citoyens du bien commun. 

Cependant,  Socrate ouvre la voie à une réhabilitation de la rhétorique lorsqu’il  propose une vision 
renouvelée de cet art. Dans cette perspective, la rhétorique véritable ne se réduit pas à un savoir-faire  
technique, mais exige une connaissance approfondie de l’âme humaine (psychè) et de ses besoins. En fait, 
Socrate établit ce principe fondamental : il faut connaître  la nature de l’âme, afin de l’orienter vers le 
bien. Toute parole persuasive doit être adaptée à la nature et à l’état psychologique de celui qui l’écoute. 
Le véritable orateur est donc aussi un philosophe, capable de comprendre les structures de l’âme et ses 

| 12 |



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

différents aspects. La rhétorique authentique n’a donc pas pour but de flatter ou de séduire, mais de  
conduire l’âme vers la vérité et la justice. Elle devient alors un moyen d’éducation et d’élévation morale. 

Platon illustre  cette  conception dans la  discussion sur  l’amour,  qui  constitue un fil  conducteur du  
dialogue. Socrate établit un parallèle entre l’art de la rhétorique et la relation entre l’amant et l’aimé : de 
même que l’amant véritable cherche à éveiller l’âme de son aimé pour l’élever vers le bien, l’orateur-
philosophe utilise la parole pour orienter son auditoire vers la vérité. Cet usage de la parole repose sur 
une bienveillance authentique et sur une recherche partagée de ce qui est juste et bon. Platon montre  
ainsi que la rhétorique, loin d’être intrinsèquement mauvaise, peut devenir un outil puissant au service 
de la philosophie lorsqu’elle est guidée par un amour de la vérité.

En réhabilitant la rhétorique, Platon redéfinit ses fondements. La rhétorique n’est pas qu’un art de 
persuasion au sens sophistique, mais aussi un art de communication basé sur la connaissance et la  
moralité. Elle exige donc une maîtrise des concepts philosophiques et une capacité à distinguer le vrai  
du faux,  le  juste  de l’injuste.  Cette  vision de la  rhétorique ne s’oppose pas à  la  philosophie,  mais  
s’intègre à elle comme une méthode pour transmettre le savoir et inspirer la vertu.

La parole au service de la vérité : dialectique et maïeutique
Chez Socrate, la parole occupe une place centrale dans la quête de la vérité, non pas comme simple  
outil  de  persuasion,  mais  comme moyen d'éveil  et  d'élucidation.  Contrairement  aux  sophistes,  qui 
utilisent  le  langage  pour  manipuler  les  opinions,  Socrate  conçoit  la  parole  comme un  instrument 
d'élévation de l'âme vers la connaissance. 

La  méthode  socratique  repose  sur  la  dialectique,  un  processus  d'échange  rationnel  dans  lequel  le 
dialogue  permet  de  questionner  les  opinions  reçues  et  de  dégager  progressivement  un  savoir 
authentique.  Par  le  biais  de questions et  de réponses,  Socrate  guide son interlocuteur à  travers  un 
cheminement intellectuel qui révèle les incohérences ou les faiblesses des croyances initiales. La vérité, 
pour Socrate et Platon, n’est pas une simple information extérieure à découvrir, mais une  aletheia, un 
dévoilement de ce qui était caché. La parole joue ici un rôle clé : elle met au jour la vérité que l’âme  
porte déjà en elle. Loin d’imposer une vérité extérieure, Socrate aide l’interlocuteur à la révéler. Le 
langage devient l’instrument par lequel s’opère cette révélation. Il permet d’exprimer des idées, de les  
clarifier et de les confronter, rendant ainsi possible l’accès à des vérités universelles. 

La maïeutique, ou « art d'accoucher », illustre parfaitement cette vision de la parole comme moyen de 
révéler la vérité. Socrate se compare à une sage-femme, dont la tâche n’est pas de transmettre un savoir,  
mais  d’aider  les  autres  à  faire  émerger  la  vérité  qu’ils  portent  en  eux.  Il  se  définit  « accoucheur 
d’esprits ». Dans ses dialogues, Platon met en scène des situations qui présentent Socrate qui incite son 
interlocuteur  à  réfléchir  par  lui-même,  à  dépasser  ses  certitudes  superficielles  et  à  accéder  à  une  
compréhension plus profonde. La vérité est considérée comme déjà présente dans l’âme humaine, mais 
voilée par l’ignorance, les préjugés ou les illusions. La parole, par l’intermédiaire du questionnement 
socratique, agit comme une lumière qui dissipe les ténèbres et fait apparaître ce qui était caché. 

Pour Socrate et Platon, le langage n’est pas un simple outil fonctionnel, mais une expression de l’âme. 
La parole reflète la pensée et permet de partager une recherche commune de la vérité. Il est à la fois  
l’instrument par lequel on peut établir un lien entre l’intériorité et le monde extérieur et, par conséquent  
il a aussi une signification « politique » : le langage exprime les pensées profondes et les idées latentes, 

| 13 |



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

mettant en lumière ce qui se trouve à l’intérieur de l’être humain, par conséquent la recherche de la 
vérité  nécessite  un  dialogue,  une  interaction  avec  autrui.  La  parole,  en  tant  que  moyen  de 
communication, permet de confronter les idées, de les affiner et de tendre vers une vérité universelle. 
Dans  cette  vision,  la  parole  est  bien  plus  qu’un  instrument  pratique  :  elle  devient  une  force  qui  
transforme et élève l’âme. En s’engageant dans la dialectique et la maïeutique, l’individu ne fait pas  
qu’apprendre ou comprendre, il s’améliore moralement et spirituellement. 

| 14 |



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

4. La cité entre utopie et idéal
Dans Histoire de l'utopie, Jean Servier consacre une analyse riche à l’utopie platonicienne, qu’il considère 
comme l’une des premières grandes tentatives de réflexion sur la cité idéale. Jean Servier considère La 
République de Platon comme une œuvre fondatrice dans l’histoire des utopies. Pour lui, Platon ne se 
contente pas de rêver une société meilleure : il construit un modèle rigoureux, rationnel, qui répond aux  
désordres de son époque. L’utopie platonicienne, contrairement à d'autres utopies plus imaginatives ou 
poétiques, repose sur une logique stricte, où chaque aspect de la vie collective est pensé en fonction 
d’un idéal supérieur, celui de la justice. Selon Servier, cette approche donne à l’utopie platonicienne une 
place unique dans l’histoire de la pensée, car elle mêle philosophie, politique et morale, tout en posant la  
question de la nature humaine et de sa capacité à vivre selon un ordre idéal.

Servier  met  en  lumière  l’idée  que  la  cité  idéale  est  l’incarnation  d’une  vision  cosmologique  et 
métaphysique. Dans le cas de la cité tripartite de Platon (philosophes-rois, guerriers, producteurs), la 
cité reflète la structure de l’âme humaine et, au-delà, l’ordre du cosmos. Platon envisage une société 
organisée comme un tout harmonieux, où chaque partie trouve sa place dans une hiérarchie naturelle.  
Servier souligne que cette vision hiérarchique de la société est typique des utopies antiques, où l’ordre  
social et politique est toujours conçu comme une reproduction de l’ordre naturel ou divin.

Un  des  aspects  essentiels  que  Jean  Servier  identifie  dans  l’utopie  platonicienne  est  son  caractère 
immuable. Platon cherche à bâtir une cité parfaite, figée dans son organisation, protégée des aléas de 
l’histoire et des passions humaines. Ce rejet du changement, selon Servier, reflète une méfiance à l’égard 
de la démocratie athénienne, perçue par Platon comme instable et chaotique. Pour Servier, cette quête 
de stabilité absolue est une constante dans les utopies, mais elle pose problème. L’immobilisme de la  
cité idéale risque de conduire à une société rigide, incapable de s’adapter aux besoins réels des individus.

Jean Servier souligne que l’utopie platonicienne repose sur un effacement partiel de l’individu au profit  
du collectif. La division des rôles, la suppression de la propriété privée et de la famille pour les classes  
dirigeantes,  ainsi  que  la  centralité  de  l’éducation  collective,  témoignent  d’un  sacrifice  de  la  liberté 
individuelle au service de l’harmonie de la cité. Pour Servier, cet aspect est une des grandes tensions de 
La  République.  Bien  que  Platon  cherche  à  établir  une  cité  juste,  il  semble  ignorer  les  aspirations 
individuelles et les dynamiques conflictuelles propres à toute société humaine. Cette tension, d’ailleurs,  
sera reprise et critiquée dans les utopies modernes, qui tenteront de concilier l’idéal collectif  avec le 
respect des libertés individuelles.

Enfin, Servier situe La République dans la continuité des utopies antiques et en fait un point de départ 
pour les utopies modernes. Il note que l’idée de Platon selon laquelle la cité idéale repose sur une 
connaissance rationnelle (celle des philosophes-rois) se retrouve dans des œuvres comme L’Utopie de 
Thomas More ou La Cité du Soleil de Campanella. Pour Servier, La République n’est pas seulement une 
réflexion sur la cité idéale, mais aussi une interrogation sur les limites de l’utopie elle-même. Platon 
pose les bases d’une tradition utopique qui vise à ordonner la société selon des principes rationnels et 
universels, mais il soulève aussi des questions cruciales sur la place de l’individu, le rôle de la liberté, et  
les dangers d’une quête excessive de perfection. Ainsi, Jean Servier reconnaît dans l’utopie platonicienne 
une œuvre à la fois fondatrice et ambivalente, qui incarne les aspirations les plus élevées de l’humanité  
tout en révélant les risques inhérents à toute tentative de construire un monde parfait.

| 15 |



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

Analyse de l’utopie platonicienne : la cité idéale et La République

L’utopie politique platonicienne, principalement développée dans  La République,  est un des premiers 
exemples de réflexion philosophique systématique sur une cité idéale. Platon y explore les principes  
fondamentaux d’une organisation politique juste, où chaque individu trouve sa place et où la vérité et la  
justice dominent les relations sociales. Cette utopie, bien que théorique, est profondément liée à la quête 
de la vérité et de l’harmonie dans l’âme humaine.

Platon élabore sa conception de la cité idéale en réponse à la crise des cités-États grecques de son 
époque, marquées par des conflits internes,  la corruption et des pratiques démocratiques qu’il  juge 
défaillantes. Pour Platon, la cité n’est pas seulement un lieu de vie collective, mais une organisation 
morale et politique qui reflète les structures de l’âme humaine. La cité devient alors une métaphore 
pour comprendre l’ordre intérieur de l’individu et, inversement, les principes universels de justice.

La cité est conçu comme reflet de l’âme humaine. Platon établit une analogie entre les trois parties de 
l’âme (raison, cœur/volonté, appétit) et les trois classes sociales de la cité : 

• Les gouvernants (la raison) : philosophes-rois, garants de la vérité et de la justice. 

• Les guerriers (le cœur/volonté) : protecteurs de la cité, animés par le courage. 

• Les producteurs (l’appétit) : travailleurs, artisans, agriculteurs, qui assurent les besoins matériels. 

Pour Platon, une cité est juste lorsque chaque classe remplit son rôle sans empiéter sur celui des autres, 
sous la direction de la raison.

Dans La République, Platon conçoit une cité idéale qui repose sur plusieurs principes clés :

a) Le principe de justice. La justice, pour Platon, est définie comme l’harmonie entre les parties. Dans la 
cité, cela signifie que chaque classe sociale doit accomplir sa fonction propre sans interférer dans les 
tâches des autres. Ce principe est aussi appliqué à l’individu : une âme juste est celle où la raison domine 
les appétits par l’intermédiaire de la volonté.

b)  La classe des philosophes-rois.  Platon affirme que la cité ne peut être gouvernée avec sagesse et 
justice que si  ceux qui  détiennent le  pouvoir  sont des philosophes,  c’est-à-dire des individus ayant 
atteint la connaissance des idées, en particulier l’idée du Bien. Les philosophes-rois sont éduqués selon 
un programme rigoureux pour développer leur capacité à contempler les vérités universelles et guider la  
cité vers le bien commun.

c) L’abolition de la propriété privée et de la famille pour les classes dirigeantes. Pour éviter les conflits 
d’intérêts  et  les  luttes  de  pouvoir,  Platon  propose  que  les  philosophes  et  les  guerriers  vivent  en 
communauté,  sans  propriété  privée  ni  famille  individuelle.  Cette  organisation  vise  à  garantir  leur  
dévouement exclusif  à l’intérêt général.

d) Le rôle de l’éducation. L’éducation joue un rôle central dans La République. Platon décrit un système 
éducatif  strict visant à développer chez les citoyens les qualités nécessaires pour remplir leur fonction 
dans  la  cité.  L’éducation  des  philosophes-rois  est  particulièrement  approfondie  et  culmine  dans  la 
contemplation de l’idée du Bien, la vérité ultime qui guide toute action juste.

| 16 |



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

L’utopie platonicienne et la critique de la démocratie

Platon  critique  ouvertement  la  démocratie  athénienne,  qu’il  considère  comme  une  forme  de 
gouvernement  dominée  par  l’ignorance  et  les  passions  populaires.  Dans  La République,  il  décrit  la 
démocratie comme une étape dégénérée où les citoyens, obsédés par leurs désirs individuels, rejettent 
l’autorité et conduisent la cité au chaos. L’utopie platonicienne peut donc être lue comme une réponse à  
ces défauts perçus. En plaçant la raison et la connaissance au sommet de la hiérarchie, Platon propose 
un modèle où la cité est gouvernée non par la volonté populaire, mais par une élite éclairée.

L’utopie  platonicienne  n’est  pas  seulement  une  vision  politique  ;  elle  est  avant  tout  un  exercice 
philosophique visant à explorer les conditions d’une vie juste et harmonieuse. Elle montre comment 
l’organisation de la cité peut refléter les principes universels de la vérité et du bien. Toutefois, en plaçant  
la philosophie au sommet de l’ordre social, Platon laisse ouverte la question de savoir si cette quête de 
la perfection politique peut réellement s’incarner dans le monde humain, ou si elle reste à jamais une 
idée régulatrice, un idéal impossible à atteindre.

Critiques et héritages de l’utopie platonicienne

Bien que l’utopie platonicienne soit une référence majeure en philosophie politique, elle a suscité de 
nombreuses critiques :

• Un système élitiste : La concentration du pouvoir entre les mains des philosophes-rois soulève 
la question de la légitimité démocratique et du risque de dérive autoritaire. 

• Une vision statique de la société : Platon conçoit une société rigoureusement ordonnée, où la 
mobilité sociale est limitée et les rôles sont fixés par nature ou par éducation. 

• Le sacrifice de l’individu à la collectivité : L’abolition de la propriété privée et de la famille dans 
les classes dirigeantes est perçue comme une négation des libertés individuelles. 

Malgré ces critiques,  La République reste une œuvre fondamentale pour comprendre la tension entre 
idéalisme  et  réalisme  en  philosophie  politique.  L’utopie  platonicienne  inspire  des  réflexions  sur  la 
justice, le pouvoir, l’éducation et la vérité, tout en posant les bases de nombreuses théories politiques 
ultérieures, notamment les idéaux totalisants des Lumières ou les utopies modernes comme celles de 
Thomas More ou Campanella.

| 17 |



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

Bibliographie

- Aristote, Rhétorique

- Aristote, Politiques

- de Romilly, Jacqueline, Les Grands Sophistes dans l’Athènes de Périclès, Paris, Fallois, 2004.

- Platon, Gorgias

- Platon, Philèbe

- Servier, Jean, Histoire de l’utopie, Paris, Gallimard, 1967 et 1991.

| 18 |


	Syllabus
	Références au programme
	Objectifs pédagogiques
	Exercices et évaluation finale
	Contenu du cours

	Introduction | Contexte historique
	La naissance de la polis en Grèce ancienne

	1. La parole comme seuil de l’humain
	Texte G. Gusdorf | fichier pdf | télécharger ici :
	L’homme comme zoon politikon
	Langage, langue et parole

	2. La parole comme instrument de pouvoir : la rhétorique des sophistes
	L’émergence des sophistes : maîtres de la persuasion
	Le rôle ambivalent des sophistes. Les exemples de Protagoras et Gorgias
	Protagoras : le relativisme et la mesure de l’homme
	Gorgias : la puissance de la parole comme force

	La rhétorique entre éthique et persuasion
	La rhétorique au service de la cité
	La parole entre manipulation et vérité


	3. La parole comme instrument de connaissance : la dialectique
	L’idéal de vérité
	La parole orientée vers le bien commun

	La réhabilitation de la rhétorique
	La parole au service de la vérité : dialectique et maïeutique

	4. La cité entre utopie et idéal
	Analyse de l’utopie platonicienne : la cité idéale et La République
	L’utopie platonicienne et la critique de la démocratie
	Critiques et héritages de l’utopie platonicienne
	Bibliographie


