
Philosophie | Terminale Générale | M Alfio N. Rizzo

IV. FORMES POLITIQUES DU VIVRE ENSEMBLE

Contenus et plan du cours
Syllabus.......................................................................................................................................2

FORMES POLITIQUES DU VIVRE ENSEMBLE.......................................................................3
Une distinction importante : État et nation.................................................................................3

UNE NATION SANS ÉTAT EST UNE COMMUNAUTÉ QUI PARTAGE UNE IDENTITÉ 
CULTURELLE OU HISTORIQUE MAIS N’A PAS DE STRUCTURE ÉTATIQUE 
PROPRE..............................................................................................................................................4

1. L’ORIGINE DE L’ÉTAT...............................................................................................................5
L’État comme prolongement naturel de la société...........................................................................5

La distinction entre polis et État.................................................................................................5
L’homme comme animal politique.............................................................................................6

L’État comme construction sociale : l’idée contractualiste.............................................................6
Actualité du débat............................................................................................................................7
Les fondements de l’État : l’idée de justice.....................................................................................8
Les fondements de l’État : la liberté................................................................................................9
Les fondements de l’État : l’égalité...............................................................................................10
Les fondements de l’État : la sécurité............................................................................................11

2. LA DÉMOCRATIE ET LES AUTRES FORMES DE GOUVERNEMENT..........................14
Les typologies classiques...............................................................................................................14
Typologies modernes.....................................................................................................................14

La division des pouvoirs : un principe fondamental de la démocratie......................................15
La démocratie................................................................................................................................15

Évolutions modernes des formes démocratiques......................................................................16
Critiques de la démocratie : la tyrannie de la majorité.............................................................17
La crise des démocraties contemporaines.................................................................................17

ENJEUX CONTEMPORAINS : LA JUSTICE SOCIALE..........................................................19
Conclusion | Revient-il à l’État de décider de ce qui est juste ?....................................................23



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

Syllabus

Période

Second trimestre | Décembre | Trois semaines, 12 heures de cours.

Objectifs généraux

- Présenter le débat philosophique en matière de politique. 
- Fournir quelques notions relatives aux concepts fondamentaux de la philosophie politique : formes de 
gouvernement, organisation économie. 
- Approfondir la méthode de la dissertation : problématiser et argumenter. 

Connaissances

- Comprendre et retenir la signification des concepts liés aux thèmes de la philosophie politique et de la  
pensée économique. 
-  Reconnaître  les  problématiques  et  les  auteurs  significatifs  dans  le  débat  sur  la  politique  et  sur 
l’économie. 
- S’orienter dans les diverses époques et reconnaître les différents courants philosophiques. 

Compétences

- Définir un concept. 
- Identifier un raisonnement et produire un argument (analogie, induction, déduction, assimilation). 
- Analyser l’intitulé d’un sujet de dissertation. 
- Rédiger une introduction et une partie de la dissertation (essai argumentatif). 

Résultats attendus

- Connaître certains problèmes liés à la philosophie politique et les positions philosophiques. 
- Rédiger un essai argumentatif. 

Prérequis

- S’orienter dans les différentes époques de la pensée philosophique.
-  Reconnaître  les  différentes  théories  morales  afin  de  comprendre  leur  application  dans  la  sphère 
publique.

Références au programme

Perspectives : la morale et la politique.
Notions : le devoir, l’État, la liberté, la justice, le travail. 
Repères : absolu/relatif ;  contingent/nécessaire ;  essentiel/accidentel ;  légal/légitime ; 
objectif/subjectif ; obligation/contrainte ; origine/fondement ; public/privé ; transcendant/immanent ; 
universel/général/particulier/singulier. 
Auteurs : Platon, Aristote ; Hobbes, Locke, Rousseau, Kant ; Marx, Rawls, Arendt. 

Méthodes d’enseignement

Cours  magistral.  Lectures  et  explication  de  textes.  Projection  de  vidéo  et  débat.  Exercices  dirigés, 
travaux de groupe.

Évaluation

DS : Essai argumentatif  (en préparation de la dissertation). Note : 20/20, coefficient 2. 

| 2 |



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

Formes politiques du vivre ensemble
La philosophie politique explore les formes du vivre ensemble en interrogeant les fondements et les 
structures de la vie en société. À la question kantienne Que dois-je faire ?, qui engage la responsabilité  
morale individuelle, s’ajoute ici une dimension collective : comment organiser nos actions dans l’espace 
politique  et  public  pour  permettre  une  coexistence  harmonieuse  ?  Le  devoir,  qui  guide  les  choix 
individuels, trouve dans le vivre ensemble sa valeur politique. Les finalités de l’agir social et du savoir 
politique  sont  aussi  interrogées,  afin  de  déterminer  des  critères  permettant  la  recherche  de  règles 
communes, dans le respects des fondements de justice et de liberté.

Cette réflexion conduit donc à examiner les relations entre l’État et la société et les individus. L’État,  
garant de l’ordre et de la justice, trouve sa légitimité dans son rôle de médiateur entre les aspirations des 
individus et les exigences collectives. La société, espace des relations humaines, repose sur des valeurs 
partagées et des institutions qui organisent les rapports sociaux. L’individu, enfin, agit à l’intersection de  
ces  deux  sphères,  à  la  fois  citoyen  engagé  dans  le  collectif  et  être  libre  porteur  de  droits.  Cette 
dialectique entre liberté individuelle et contraintes collectives forme le cœur des formes politiques du 
vivre ensemble, objet de ce cours.

Une distinction importante : État et nation

La distinction entre État et nation révèle des dynamiques complexes où légitimité, histoire et diversité 
s’entrelacent. Si l’État-nation est devenu le modèle dominant, l’existence d’États multinationaux ou de 
nations sans État montre que la légitimité de l’État ne repose pas nécessairement sur un fondement  
national, mais sur sa capacité à répondre aux aspirations de ses populations, qu’elles soient unifiées ou 
diverses. L’État est une entité politique souveraine, dotée d’institutions, d’un territoire défini et d’un 
pouvoir de coercition. Il repose sur trois éléments fondamentaux : un territoire, une population, et une 
autorité légale et politique. Sa légitimité peut être fondée sur le droit (constitution, lois) ou sur des 
valeurs partagées (religieuses, idéologiques, etc.). La nation, quant à elle, est une communauté humaine 
caractérisée par une unité culturelle, linguistique, historique ou religieuse, souvent perçue comme une 
identité collective. Contrairement à l’État, elle est de nature plus subjective, reposant sur un sentiment 
d’appartenance partagé. Par exemple :  un État peut exister sans nation homogène (comme l’empire 
austro-hongrois), tout comme une nation peut exister sans État (comme les Kurdes).

L’État-nation : un modèle historique dominant

Un État-nation  se  caractérise  par  la  coïncidence  entre  une  nation  (identité  culturelle)  et  un  État  
(organisation politique). 

Exemple :  La  France.  La  construction  de  l’État-nation  français  a  commencé  avec  la 
centralisation sous les Capétiens, renforcée par la Révolution française qui a exalté l’idée de 
souveraineté populaire et d’unité nationale (abandon des particularismes régionaux, adoption du 
français  comme  langue  officielle).  La  nation  française  s’est  construite  autour  de  valeurs 
partagées  comme  la  liberté,  l’égalité,  et  la  laïcité,  légitimant  l’État  sur  des  bases  à  la  fois 
culturelles et politiques. 

| 3 |



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

États multinationaux

Un État  multinational  regroupe  plusieurs  nations  ou  identités  distinctes  sous  une  même structure 
étatique.

Exemple : La Suisse. La Suisse est composée de communautés germanophones, francophones, 
italophones, et romanches. Son modèle repose sur un fédéralisme fort qui permet à chaque 
canton de conserver une grande autonomie culturelle et linguistique. L’unité de l’État suisse 
repose moins sur une identité nationale que sur des valeurs partagées comme la neutralité, la 
démocratie directe, et la coopération. L’État suisse est légitimé par sa capacité à respecter la 
diversité culturelle et à garantir une stabilité politique, malgré l’absence d’une nation homogène. 

Exemple : L’Union soviétique. L’URSS était composée de multiples nations (russes, ukrainiens, 
baltes, caucasiens, etc.). La légitimité de l’État reposait initialement sur une idéologie commune 
(le  marxisme-léninisme)  plutôt  que  sur  une  identité  nationale.  Cependant,  l’absence  de 
fondement  national  fort  a  contribué  à  son  effondrement,  les  républiques  nationales 
revendiquant leur autonomie après 1991. 

Nations sans État

Une nation sans État est une communauté qui partage une identité culturelle ou historique mais n’a pas  
de structure étatique propre. 

Exemple : Les Kurdes. Les Kurdes, répartis entre plusieurs États (Turquie, Irak, Iran, Syrie), 
revendiquent depuis le XXe siècle un État indépendant. La division de leur territoire après la 
Première Guerre mondiale (traité de Sèvres non appliqué) les a laissés sans structure politique 
propre. La quête de légitimité kurde repose sur des revendications historiques et culturelles,  
mais elle se heurte aux États où ils résident, qui perçoivent cette aspiration comme une menace 
pour leur propre intégrité. 

La légitimité de l’État : avec ou sans fondement national

Légitimité avec fondement national : Lorsque l’État coïncide avec une nation, sa légitimité 
repose sur  une identité  commune (langue,  histoire,  culture).  Cela  peut  renforcer  la  stabilité 
politique et l’adhésion des citoyens, comme dans le cas des États-nations.

Légitimité sans fondement national :  Dans les États  multinationaux,  la  légitimité repose 
souvent sur la  capacité de l’État  à  garantir  la  diversité  culturelle,  les  droits  individuels  et  la 
stabilité politique. La Suisse, par exemple, montre qu’un État peut être légitime sans une nation 
unique, à condition de répondre aux besoins variés de ses communautés.

| 4 |



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

1. L’origine de l’État
L’État est une institution politique qui organise la vie collective d’une communauté sur un territoire 
donné. Il se caractérise par l’exercice d’un pouvoir souverain qui impose des règles, garantit l’ordre, et  
structure les relations entre les individus. Il peut prendre des formes variées, comme une monarchie, 
une démocratie ou une dictature, mais sa fonction centrale reste la même : régir le vivre ensemble.

Interroger l’origine de l’État, c’est remonter à la source de son autorité et de sa légitimité. Pourquoi 
obéit-on à des lois ? D’où vient la légitimité des gouvernants ? Ces questions fondamentales permettent 
de mieux comprendre les bases du pouvoir politique, mais aussi d’évaluer sa justice et sa pertinence  
dans nos sociétés modernes. Réfléchir à l’origine de l’État, c’est également s’interroger sur la nature 
humaine : les hommes sont-ils faits pour vivre en société ? Et si oui, comment cette société doit-elle  
s’organiser pour être juste ?

Certains, comme Aristote, voient l’État comme une prolongation naturelle de la tendance humaine à  
vivre ensemble. Pour eux, l’homme est un « animal politique » (zoon politikon), et l’organisation politique 
découle naturellement des besoins et  des relations sociales.  D’autres,  comme Hobbes et  Rousseau, 
pensent au contraire que l’État est une création artificielle. Ils postulent un « état de nature » où les  
hommes vivaient sans loi ni gouvernement, et où l’État est apparu pour résoudre les conflits et garantir  
la coexistence. 

L’État comme prolongement naturel de la société
Dans  la  Grèce  ancienne,  l’organisation  politique  repose  sur  les  cités-États  (poleis),  de  petites 
communautés autonomes qui structurent la vie collective. À Athènes, berceau de la démocratie directe, 
chaque  citoyen  participe  activement  aux  décisions  politiques.  Cette  participation  active  reflète  une 
vision où la communauté politique se confond avec la communauté humaine : les hommes, en vivant 
ensemble, tendent naturellement à organiser leur coexistence selon des principes partagés.

Les relations sociales  s’articulent  autour de deux sphères  complémentaires :  les  relations naturelles, 
comme la famille et l’amitié, qui répondent à des besoins fondamentaux et forment les premiers cercles  
de solidarité ; et les relations politiques, incarnées par la citoyenneté, qui permettent aux individus de  
dépasser leurs intérêts privés pour œuvrer au bien commun. Dans cette conception, la politique est 
ancrée  dans  la  nature  même  de  l’homme.  La  cité  grecque  est  perçue  comme  une  extension  des 
communautés plus simples (famille, village), un espace où la vie collective atteint sa pleine réalisation.

La distinction entre polis et État

La polis, telle qu’elle existait en Grèce ancienne, diffère fondamentalement de la notion moderne d’État. 
La polis est une communauté autonome, où les citoyens participent directement aux affaires publiques.  
Elle repose sur un équilibre entre une autosuffisance économique qui assure l’indépendance de la cité et  
une structure sociale qui exclut certains groupes (esclaves, femmes, étrangers) de la citoyenneté active. 

Au  contraire,  l’État  moderne  est  une  entité  centralisée  et  hiérarchique,  qui  dépasse  le  cadre  des 
communautés locales. Là où la polis valorise l’engagement direct des citoyens, l’État délègue la gestion 
des affaires publiques à des institutions souvent éloignées de la population. Cette distinction souligne 

| 5 |



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

que, pour les Grecs, le politique ne se limite pas à un système de gouvernance, mais constitue une  
expression essentielle de la vie collective.

L’homme comme animal politique

Aristote, dans son les Politiques,  I, exprime l’idée que l’homme est, par nature, un « animal politique » 
(zoon politikon). Selon lui, la vie humaine tend naturellement à s’organiser en communautés, en suivant 
une progression logique :

• La  famille constitue  la  première  unité  sociale,  centrée  sur  les  besoins  matériels  et  la 
reproduction. 

• Le village regroupe plusieurs familles pour répondre à des besoins plus larges. 
• La cité (polis) représente l’achèvement de cette organisation, un espace où les hommes peuvent 

réaliser pleinement leur potentiel humain. 

Pour Aristote, la polis n’est pas un simple instrument de survie : elle est une condition nécessaire pour 
atteindre le bien-vivre (eudaimonia), c’est-à-dire une existence fondée sur la vertu et le bonheur. Il affirme : 
« L’homme qui est incapable de vivre en société, ou qui n’en ressent pas le besoin parce qu’il suffit à lui-
même, ne fait partie ni d’une cité, ni de l’humanité »1. Ainsi, polis n’est pas une création artificielle, mais 
la finalité naturelle de la vie humaine en communauté. Elle reflète l’aspiration innée de l’homme à vivre 
en société et à construire un cadre propice à son épanouissement moral et intellectuel.

L’État comme construction sociale : l’idée contractualiste
L’idée contractualiste émerge dans l’Europe moderne, à une époque marquée par des transformations 
profondes. Le déclin de la féodalité et la consolidation des États modernes. Les royaumes d’Europe se 
centralisent pour remplacer les structures féodales fragmentées.  Les guerres de religion  plongent les 
sociétés européennes dans des conflits violents et soulignent l’urgence de structures politiques capables 
de garantir l’ordre. Plus tard, la montée de l’individualisme, alimentée par les révolutions intellectuelles 
de la Renaissance et du Siècle des Lumières, qui place l’individu et ses droits au centre des réflexions  
politiques. 

Dans ce contexte, la question de la légitimité du pouvoir devient centrale : comment fonder un ordre 
politique juste et stable sans recourir à une justification divine ou naturelle ? C’est ici qu’intervient la 
notion de « contrat social », une théorie selon laquelle l’État naît d’un accord entre individus pour sortir 
du chaos et garantir leurs droits fondamentaux.

Hobbes, l’état de nature comme un état de guerre

Dans Le Léviathan (1651), Thomas Hobbes décrit l’état de nature comme une condition de chaos, où 
chacun est en guerre contre tous (bellum omnium contra omnes). Cet état de guerre découle de l’égalité 
naturelle des hommes, qui, dépourvus d’autorité commune, se battent pour leur survie, leur sécurité, et  
leurs possessions. Hobbes écrit : « L’homme est un loup pour l’homme »2. Selon lui, la peur de la mort 
et le désir de sécurité poussent les individus à conclure un contrat social. Par cet accord, ils renoncent à 
leur liberté totale en échange de la protection assurée par un pouvoir souverain. L’État, symbolisé par le 

1 Politiques, I, 2.
2 Léviathan, XIII.

| 6 |



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

Léviathan, incarne cette autorité absolue nécessaire pour garantir la paix. Cependant, ce modèle repose  
sur une conception pessimiste de la nature humaine, où l’obéissance au pouvoir est justifiée par la 
crainte du retour au chaos.

Rousseau, l’état de nature est pacifique mais inefficace

Dans Du Contrat social (1762), Jean-Jacques Rousseau développe une vision plus optimiste de l’état de 
nature, qu’il décrit comme pacifique, mais marqué par une absence d’organisation. Les hommes y vivent 
libres et égaux, mais ne peuvent réaliser pleinement leur potentiel. Rousseau écrit : « L’homme est né 
libre, et partout il est dans les fers »3. Pour Rousseau, la société civile ne doit pas seulement résoudre des 
problèmes  pratiques  comme l’insécurité,  mais  aussi  garantir  la  liberté  et  l’égalité.  L’État,  né  d’une  
convention entre les individus, repose sur la  volonté générale,  une volonté collective visant le bien 
commun. Contrairement à Hobbes, Rousseau considère que l’autorité légitime de l’État doit émaner des 
citoyens eux-mêmes : chacun renonce à ses intérêts particuliers pour participer à la construction d’une 
société juste ; ainsi, la liberté individuelle est préservée, car obéir à la loi revient à suivre la volonté 
générale, dont chacun est une partie prenante. Rousseau offre une perspective émancipatrice, où l’État 
est conçu non comme un mal nécessaire, mais comme un outil pour réaliser une liberté véritable et  
collective.

Actualité du débat
Le débat classique entre naturalisme et contractualisme met en lumière deux visions complémentaires 
de l’origine et du rôle de l’État.  Le naturalisme repose sur l’idée que l’État découle naturellement des 
relations humaines. Les structures sociales progressent de la famille au village, puis à la cité (polis), où les 
individus réalisent leur potentiel  moral et politique. Cette approche valorise l’idée d’un ordre social  
organique et finalisé, où l’État est le cadre naturel du bien-vivre. Le naturalisme privilégie les relations  
sociales spontanées et progressives, ancrées dans la nature humaine. 

Le  contractualisme,  en  revanche,  considère  l’État  comme  une  construction  artificielle,  née  de  la 
rationalité humaine. Chez Hobbes, il s’agit de garantir la sécurité face au chaos de l’état de nature. Pour 
Rousseau, le contrat social vise à concilier liberté et égalité par la volonté générale. Cette approche met  
l’accent  sur  la  légitimité  politique  comme  résultat  d’un  accord  explicite  entre  individus.  Le 
contractualisme insiste sur la nécessité de règles rationnelles et consensuelles pour structurer le vivre 
ensemble. 

Les théories néocontractualistes contemporaines

Les théories de Hobbes et Rousseau posent les bases de la réflexion sur l’État comme une construction 
sociale. Elles ont inspiré des penseurs contemporains comme John Rawls, qui propose une version 
modernisée  du  contrat  social.  Dans  Théorie  de  la  justice (1971),  Rawls  utilise  le  concept  du  voile 
d’ignorance  pour  imaginer  un  contrat  équitable  dans  une  société  démocratique.  Ces  approches 
néocontractualistes soulignent l’importance de repenser constamment le fondement et les objectifs de 
l’État face aux défis modernes. Les réflexions modernes sur le contrat social actualisent ces débats face  
aux enjeux contemporains, notamment l’équité, l’individualisme, et la gouvernance mondiale.

3 Du Contrat social, I, 1.

| 7 |



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

Dans Théorie de la justice (1971), Rawls propose une version normative du contrat social. Son concept de 
voile  d’ignorance  permet  d’élaborer  des  principes  de  justice  dans  une  position  impartiale,  où  les  
individus ignorent leur place dans la société. Cette approche garantit que les règles adoptées favorisent 
l’équité et protègent les plus désavantagés, tout en intégrant la pluralité des valeurs modernes. 

Par ailleurs, à l’heure de la mondialisation, la pertinence des théories du contrat social s’étend au-delà 
des  frontières  nationales.  Les  institutions  supranationales,  comme l’ONU et  l’UE,  redéfinissent  les 
relations entre État et citoyen. Les questions de justice sociale,  de droits humains universels,  et de  
gouvernance globale appellent à repenser le contrat social pour répondre à des défis transnationaux.

Les fondements de l’État : l’idée de justice
L'idée de justice dans l'État est l'un des concepts centraux de la philosophie politique. La justice, dans le 
contexte politique, désigne la manière dont les droits et les devoirs sont distribués au sein de la société, 
ainsi que la façon dont l’État, en tant qu'institution, assure l’équité et la légitimité de ses actions. La 
question qui se pose est : comment l'État peut-il être juste ? 

Dans la philosophie grecque, notamment chez Platon et Aristote, la justice est perçue comme une vertu 
sociale.  Pour  Platon,  dans  La  République,  la  justice  dans  l’État  se  traduit  par  l'harmonie  entre  les 
différentes classes sociales, où chacun joue son rôle en fonction de ses aptitudes naturelles. La justice 
est ainsi liée à la notion de répartition des tâches et des responsabilités de manière appropriée à la 
nature  de  chaque  individu.  Aristote,  de  son  côté,  dans  les  Politiques,  propose  une  vision  plus 
pragmatique, où la justice consiste à donner à chacun ce qui lui revient, en fonction de ses besoins et de  
ses mérites. Pour lui, l’État doit permettre à ses citoyens d'atteindre leur « bien-vivre » (eudaimonia), et 
cela implique une distribution juste des ressources et des opportunités.

Avec l’émergence des théories modernes, l’idée de justice dans l’État prend une dimension nouvelle, 
marquée par  le  contrat  social.  Des penseurs  comme Thomas Hobbes,  John Locke et  Jean-Jacques 
Rousseau envisagent l'État non plus comme un ordre naturel, mais comme une construction fondée sur 
un pacte entre les individus, dans le but de garantir la paix et la sécurité. Rousseau, dans  Du Contrat  
Social, avance l’idée que l’État est légitime lorsque ses lois émanent de la « volonté générale », c’est-à-dire 
des décisions collectives qui visent le bien commun, et non les intérêts particuliers. La justice, dans cette  
optique, réside dans l’égalité et la liberté des citoyens, fondées sur un contrat collectif.

Au XXe siècle, des théoriciens comme John Rawls, dans  La Théorie de la justice,  ont réaffirmé que la 
justice dans l’État doit être centrée sur les principes d’égalité et d’équité. Rawls introduit l’idée du "voile 
d’ignorance",  un exercice  théorique où les  individus,  ignorant  leur  position sociale,  choisiraient  les 
principes de justice les plus équitables pour l’ensemble de la société. Selon lui,  la justice consiste à 
structurer l’État de manière à favoriser les plus défavorisés, afin que les inégalités ne soient justifiées 
que si elles bénéficient aux plus vulnérables.

Ainsi, l’idée de justice dans l’État a évolué au fil du temps, de la vision antique, qui se concentrait sur  
l’équilibre  et  la  répartition des  rôles,  à  la  pensée  moderne  et  contemporaine,  qui  met  l’accent  sur 
l’égalité, les droits individuels et la recherche du bien commun. À chaque époque, la question de savoir  
comment  l’État  peut  être  juste  s’inscrit  dans  un  débat  plus  large  sur  les  valeurs  politiques 
fondamentales, telles que la liberté, l’égalité et la solidarité. La justice dans l’État n’est donc pas une  

| 8 |



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

notion figée, mais une idée en constante redéfinition, en fonction des contextes sociaux, historiques et  
politiques.

Les fondements de l’État : la liberté
La liberté, dans le cadre de la philosophie politique, désigne la capacité de l'individu à agir selon sa  
propre volonté, tout en étant conscient de ses responsabilités et de ses relations avec les autres. L’État,  
en tant qu'institution qui régit une communauté, doit concilier cette liberté individuelle avec la nécessité 
de maintenir l'ordre et la justice dans la société. La tension entre la liberté et l'autorité étatique est l'une 
des problématiques les plus anciennes et les plus complexes de la philosophie politique.

Dans l’Antiquité,  la  liberté était  souvent comprise comme l'absence de domination d’un autre être  
humain. Aristote, par exemple, dans les Politiques, distingue entre la liberté politique, qui réside dans la 
participation active des citoyens à la vie de la cité (la  polis),  et la liberté naturelle,  qui est celle des 
individus dans leurs actions privées. Dans la cité grecque, la liberté était un privilège réservé à une élite  
de citoyens, les hommes libres, tandis que les esclaves et les femmes en étaient privés.

L'idée d’un État  garantissant la  liberté individuelle  se développe véritablement à partir  de l'époque 
moderne,  avec  l’avènement  des  théories  du contrat  social.  Selon des  philosophes  comme Thomas 
Hobbes,  John  Locke  et  Jean-Jacques  Rousseau,  la  liberté  est  une  donnée  essentielle  qui  guide 
l'organisation de la  société  et  de l'État.  Toutefois,  les  conceptions de la  liberté  diffèrent  selon ces  
penseurs, en fonction de leur vision de la nature humaine et de l’État.

Chez  Hobbes,  dans  Le  Léviathan (1651),  la  liberté  est  essentiellement  perçue  comme  l'absence 
d'obstacles à l'action individuelle. Cependant, Hobbes postule que dans l’état de nature, cette liberté 
absolue mène à une guerre permanente de tous contre tous. Pour lui, l'État doit être une entité forte,  
centralisée, capable d’imposer l’ordre et de garantir la sécurité des individus. Dans ce cadre, la liberté est 
compromise, mais elle est remplacée par la sécurité, ce qui, selon Hobbes, est plus important pour la  
préservation de l’ordre social.

À l’inverse, John Locke, dans Deux traités du gouvernement civil (1689), affirme que la liberté naturelle est 
un droit fondamental. Pour Locke, la liberté consiste à être maître de ses propres actes, à disposer de 
ses biens et de sa personne sans être soumis à la domination d’un autre. Il voit dans l’État un moyen de 
protéger  ces  droits,  notamment  la  propriété.  L’État,  selon Locke,  doit  être  limité,  et  sa  principale  
fonction est de préserver les libertés individuelles. Locke insiste sur la séparation des pouvoirs, et le rôle  
de l'État est de garantir un cadre juridique dans lequel les individus peuvent jouir de leurs libertés sans  
empiéter sur celles des autres.

Jean-Jacques Rousseau, dans  Du Contrat Social (1762), va plus loin dans la réflexion sur la liberté, en 
introduisant la notion de "volonté générale". Pour Rousseau, la liberté authentique ne réside pas dans la  
simple absence de contraintes,  mais dans l’obéissance à des lois qu'on s’est  soi-même données.  La 
liberté est ainsi entendue comme l’autonomie de l’individu, en accord avec le bien commun. L’État,  
conçu comme une institution fondée sur le contrat social, doit permettre à chaque citoyen de participer 
à l’élaboration de la volonté générale, garantissant ainsi la liberté politique et l’égalité entre les membres 
de la société.

Avec l’avènement de la démocratie moderne, la question de la liberté se pose sous un nouveau jour. Des 
philosophes comme Isaiah Berlin ont distingué entre deux types de liberté : la « liberté négative », qui 

| 9 |



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

est l'absence de contraintes extérieures, et la « liberté positive », qui est la capacité de l’individu à agir 
selon sa propre volonté rationnelle et à réaliser son potentiel. La liberté négative est liée à la limitation 
du pouvoir de l’État, tandis que la liberté positive est liée à la possibilité pour l'individu de participer 
pleinement à la vie politique et sociale.

Dans le contexte de l’État moderne, la liberté est un équilibre délicat entre l’autonomie individuelle et  
les besoins collectifs. L'État doit être suffisamment fort pour garantir la liberté et l'égalité des citoyens,  
tout en étant suffisamment limité pour ne pas empiéter sur les libertés individuelles. Les constitutions 
modernes, comme celles des États-Unis ou de la France, cherchent à protéger les libertés individuelles 
tout en reconnaissant que l'État a un rôle crucial à jouer pour maintenir l’ordre, la sécurité et la justice.

Si l’État est conçu pour protéger la liberté, il doit aussi établir des limites à cette liberté. Ces limites sont 
généralement définies par le droit, qui veille à ce que la liberté de chacun ne nuise pas à celle des autres.  
C’est ainsi que, dans une démocratie,  les citoyens doivent respecter les lois de l’État,  mais ces lois  
doivent elles-mêmes respecter les principes de liberté et d’égalité. La question de savoir où placer la 
frontière entre l’intervention de l’État et la liberté individuelle reste un débat central, notamment en ce 
qui concerne des enjeux contemporains comme la surveillance de masse, les libertés économiques, ou 
encore la liberté d’expression.

Les fondements de l’État : l’égalité
Les fondements de l'État reposent sur des principes essentiels qui assurent son légitimité et sa stabilité.  
Parmi ces principes, l’égalité et occupe une place centrale, car elle touche directement aux rapports  
entre les individus et à l’organisation de la société. On distingue l’égalité et l’équité car elles véhiculent  
des idées distinctes qui, dans leur articulation, soulignent les tensions inhérentes à la création d’un État  
juste et harmonieux.

L’égalité, dans le contexte politique, désigne la condition selon laquelle tous les individus, en tant qu’être 
humains ou citoyens d’un même État, sont traités de manière égale par la loi, quels que soient leur sexe,  
leur origine sociale, leur religion ou leurs convictions. L’idée d’égalité trouve ses racines dans les pensées 
philosophiques  et  politiques  des  Lumières,  où  elle  est  perçue  comme  un  principe  nécessaire  à 
l’émancipation de l’individu. La Déclaration des droits de l'homme et du citoyen de 1789 en France en est une 
illustration manifeste, en énonçant dans son article 1er que « les hommes naissent et demeurent libres et 
égaux  en  droits ».  Dans  cette  vision,  l'égalité  est  synonyme  de  non-discrimination  et  de  liberté 
individuelle.

Cependant,  l’égalité  dans  un  État  moderne  ne  se  limite  pas  à  l'égalité  devant  la  loi.  Elle  englobe  
également  l’égalité  des  chances,  qui  fait  référence  à  l’accès  équitable  aux  opportunités  sociales, 
économiques et politiques. L'égalité des chances cherche à réduire les obstacles sociaux qui empêchent 
certains groupes de bénéficier des mêmes possibilités que d’autres, qu'il s'agisse de l'accès à l'éducation,  
à l’emploi ou à la santé. Cela implique un cadre juridique et politique qui cherche à niveler les inégalités  
sociales pour donner à chacun la possibilité de réussir, indépendamment de ses origines.

L’équité,  en  revanche,  se  distingue  de  l’égalité  par  son approche plus  nuancée  et  contextuelle  des  
relations  sociales.  Tandis  que  l’égalité  exige  un  traitement  identique  de  tous  les  citoyens,  l’équité 
reconnaît que des inégalités préexistantes peuvent exister et qu’elles doivent être corrigées pour garantir  
une  véritable  justice  sociale.  L’équité  cherche  à  adapter  les  lois  et  les  politiques  en  fonction  des 

| 10 |



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

situations  particulières  des  individus  ou  des  groupes  afin  de  compenser  les  désavantages  sociaux,  
économiques ou historiques dont certains peuvent être victimes.

Cette approche se traduit concrètement par des politiques de redistribution des richesses, d’accessibilité 
accrue à des services publics (comme la santé, l’éducation, ou le logement), et par la mise en place de  
mesures spécifiques visant à favoriser certains groupes sociaux ou ethnies défavorisées. Par exemple, les 
politiques de discrimination positive, comme les quotas, sont des applications pratiques de l’équité, dans 
la mesure où elles visent à corriger les déséquilibres structurels en matière de représentation ou d'accès 
à certaines opportunités.

L’équité peut également être perçue à travers le prisme de la reconnaissance des différences. L’État doit  
non seulement traiter tous ses citoyens de manière égale, mais aussi s'assurer que ceux qui partagent des 
particularités  sociales,  culturelles  ou  économiques  aient  la  possibilité  de  participer  pleinement  à  la 
société.  Cela  inclut  la  reconnaissance  des  droits  des  minorités,  des  personnes  handicapées,  des 
populations marginalisées,  et des efforts pour les inclure de manière significative dans le processus 
politique, économique et social.

La relation entre égalité et équité soulève des questions fondamentales dans le cadre de l’organisation de 
l’État. L’égalité absolue, dans laquelle tous les citoyens sont traités exactement de la même manière, 
peut sembler juste en théorie. Cependant, cette approche néglige les disparités sociales et économiques  
qui existent dans la société. L'équité, quant à elle, permet de reconnaître ces disparités et d’adopter des  
mesures compensatoires, mais elle soulève la question de savoir jusqu'où l’État doit intervenir pour 
rétablir un certain équilibre sans, pour autant, créer de nouvelles injustices ou inégalités.

Les sociétés modernes sont souvent confrontées à la nécessité de trouver un juste milieu entre ces deux  
principes.  Les débats politiques contemporains,  qu'il  s'agisse des réformes fiscales,  des systèmes de 
santé universels ou des politiques d'éducation, sont souvent centrés sur cette tension entre égalité et 
équité. Par exemple, un État peut chercher à garantir l’égalité des droits en offrant des services égaux à  
tous ses citoyens, tout en mettant en place des mesures d’équité pour soutenir les individus ou les  
groupes défavorisés qui sont victimes d’inégalités historiques ou structurelles.

Dans la théorie politique moderne, la question de l’égalité et de l’équité trouve également son écho dans 
des concepts comme ceux de John Rawls. Dans la Théorie de la justice (1971), Rawls propose un modèle 
de justice basé sur l’« équité », où il présente le principe de « différence » : des inégalités sociales et 
économiques sont justifiées uniquement si elles profitent aux plus désavantagés de la société. Rawls 
insiste sur l’idée qu’un État juste doit non seulement garantir des droits égaux à ses citoyens, mais aussi  
leur offrir des opportunités égales pour accéder à un bien-être et à une qualité de vie décente.

Les fondements de l’État : la sécurité
La  sécurité  est  perçue  comme  la  condition  nécessaire  à  la  préservation  de  l’ordre  social  et  à  la  
protection des citoyens contre les menaces internes et externes. Elle repose sur l’idée que l’État doit  
garantir la stabilité, prévenir les conflits et assurer la paix afin de permettre à la société de se développer  
de  manière  harmonieuse.  Le  rôle  primordial  de  l'État  est  de  maintenir  l’ordre  public,  d'assurer  la  
tranquillité et  de garantir  la sécurité des individus et des biens.  Depuis les premiers théoriciens du  
contrat social, comme Thomas Hobbes et Jean-Jacques Rousseau, la sécurité a été identifiée comme un 
des principaux motifs de la formation de l’État. Pour Hobbes, l’état de nature est caractérisé par une 

| 11 |



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

« guerre de tous contre tous », un état de violence et d’insécurité totale où la vie humaine est « solitaire, 
misérable, brutale et courte ». Ainsi, la création de l’État, à travers le contrat social, permet de céder une 
partie de ses libertés individuelles en échange de la sécurité fournie par un pouvoir central fort (le  
Léviathan), qui garantit la paix et la stabilité. De cette manière, l’État devient le garant de la sécurité 
contre les violences extérieures, mais aussi des conflits internes entre citoyens. Dans cette logique, la 
sécurité ne se limite pas uniquement à la protection contre les menaces extérieures, comme les invasions 
étrangères ou le terrorisme. Elle inclut également la préservation de l'ordre intérieur, la lutte contre la 
criminalité, la gestion des crises sociales, et la garantie des droits fondamentaux. La sécurité s’étend 
également à la protection de l’intégrité de l'État lui-même, c’est-à-dire à la stabilité du pouvoir central et  
au maintien de la cohésion sociale.

Pour répondre à ces exigences, l’État met en place diverses institutions et mécanismes. Les forces de  
police, les forces armées, les services de renseignement et la justice sont les principaux instruments à la  
disposition de l'État pour assurer la sécurité. Les lois sont également un pilier de la sécurité, car elles  
permettent de définir et de réguler le comportement des citoyens, tout en organisant la répression des 
actes criminels ou délictueux. L’un des grands défis de l'État moderne réside dans l’équilibre à trouver 
entre sécurité et libertés individuelles.  Si  l’État doit garantir la protection des citoyens, il  doit aussi 
respecter les droits et les libertés fondamentales des individus. L’intensification de la surveillance et des  
mesures de sécurité, notamment en réponse aux menaces terroristes, soulève des questions cruciales sur 
les dérives potentielles du pouvoir, comme l’atteinte à la vie privée, la liberté d’expression ou encore la 
liberté de circulation.

La notion de sécurité est au cœur du contrat social théorisé par Rousseau. Pour Rousseau, la formation 
de l’État est une réponse aux menaces pesant sur l’individu dans un état de nature où règnent les 
inégalités et l’insécurité. Cependant, contrairement à Hobbes, Rousseau envisage une sécurité qui ne 
résulte pas d’un pouvoir autoritaire, mais d’un contrat fondé sur la volonté générale et la souveraineté 
populaire. L’État, à travers ce contrat, est légitime tant qu’il garantit la sécurité de tous les citoyens, mais  
il doit aussi préserver leur liberté en respectant leur participation active dans les décisions politiques.  
Ainsi, la sécurité dans l’État moderne n’est pas uniquement une question de défense contre l’extérieur  
ou de maintien de l'ordre intérieur. Elle implique également la création d’un environnement stable et 
prévisible où les citoyens peuvent vivre en toute tranquillité, tout en étant assurés que leurs droits et  
libertés seront respectés.

À  l’échelle  internationale,  la  sécurité  devient  une  question  complexe  qui  dépasse  les  frontières 
nationales. L’État souverain, tout en garantissant la sécurité de ses citoyens, doit également prendre en 
compte les risques globaux, comme les conflits internationaux, le terrorisme transnational ou encore les 
catastrophes  environnementales.  Des  institutions  comme  les  Nations  unies  (ONU)  ou  l’Union 
européenne (UE) ont  été  créées  pour  assurer  une forme de sécurité  collective  et  pour  réguler  les 
relations internationales dans un monde globalisé. L’État, en ce sens, ne peut plus se voir comme une 
entité isolée, mais doit envisager des politiques de sécurité qui prennent en compte les enjeux mondiaux  
et qui participent à la stabilité internationale.

Dans le monde contemporain, la notion de sécurité a pris une dimension nouvelle avec l’émergence de 
nouvelles formes de menaces. Le cyberespace, par exemple, a introduit des vulnérabilités inédites en 
matière de sécurité, avec les cyberattaques, le vol de données et la manipulation de l’information. Les 
crises économiques, les dérèglements climatiques et les pandémies mondiales sont également des défis 

| 12 |



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

pour l’État, qui doit trouver des moyens efficaces de protéger la société face à des menaces qui ne  
connaissent pas de frontières.

La sécurité devient également un enjeu de justice sociale. Les inégalités économiques et sociales peuvent 
engendrer  des  tensions  internes  et  affecter  la  cohésion sociale.  Ainsi,  un État  doit  non seulement 
sécuriser  son  territoire  contre  les  menaces  extérieures,  mais  aussi  travailler  à  la  sécurité  sociale  et  
économique de ses citoyens en réduisant les inégalités et en favorisant l’inclusion.

| 13 |



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

2. La démocratie et les autres formes de gouvernement
L’un des enjeux majeurs de la réflexion en philosophie politique est de déterminer ce qui rend légitime  
le pouvoir de l’État. Pourquoi accepterons-nous de nous soumettre à un gouvernement, à un ensemble 
de règles, parfois contraignantes, imposées par cette entité ? Est-ce un besoin naturel inscrit dans la 
nature humaine ou bien une construction sociale issue d’un contrat volontaire entre individus ? La 
question des origines de l’État touche à des débats philosophiques profonds qui interrogent aussi bien 
les fondements moraux du pouvoir que la manière dont il s’exerce. Ainsi, interroger les fondements de  
l’État revient à se pencher à la fois sur ses origines mais aussi sur la manière dont il est perçu comme 
légitime par ceux qu’il gouverne. 

Le concept de gouvernement renvoie à l’action d’organiser et de diriger une communauté politique 
(gouverner). Dans ce cadre, il est essentiel de distinguer les différentes formes de gouvernement pour  
mieux comprendre les spécificités de chaque forme en général, et de la démocratie en particulière. Il  
s’agit donc d’interroger les conditions nécessaires au fonctionnement de l’État ainsi que les apports et 
les limites inhérentes à chaque forme de gouvernement. Gouverner signifie donc orienter et organiser  
les  actions  d’une société,  à  travers  les  institutions  et  les  lois.  Cela  implique une relation d’autorité  
légitime entre gouvernants et gouvernés.

Les typologies classiques
La  classification  des  formes  de  gouvernement  permet  de  comprendre  les  différentes  manières 
d’organiser le pouvoir dans une société. Cette typologie aide à identifier les principes qui guident les 
régimes  politiques,  ainsi  que  leurs  forces  et  leurs  dérives.  Depuis  l’Antiquité,  on  distingue 
traditionnellement trois formes principales de gouvernement : la monarchie (gouvernement d’un seul),  
l’aristocratie (gouvernement des meilleurs) et la démocratie (gouvernement du peuple). Cette typologie,  
bien qu’exprimée avec des termes variés,  est  reprise notamment par Aristote.  Dans les  Politiques,  il 
propose une classification similaire, identifiant trois régimes justes : la monarchie, l’aristocratie et la 
démocratie.  Cependant,  selon  Aristote,  chaque  forme  de  gouvernement  peut  se  corrompre.  La 
monarchie  dérive  en  tyrannie,  le  pouvoir  absolu  et  corrompu  d’un  seul.  L’aristocratie  dérive  en 
oligarchie,  le  gouvernement  d’un  petit  groupe  cherchant  son  intérêt  particulier.  La  démocratie, 
caractérisée par la liberté et l’égalité, dérive en démagogie, une situation caractérisée manipulation des 
foules.

Aristote, 

https://etudes.cjfa.eu/lessons/dc-i-lecon-n-6-les-formes-de-gouvernements/
Aristote, Politiques

Typologies modernes
Les classifications contemporaines ne se basent plus sur le nombre de détenteurs du pouvoir, mais sur 
la manière dont les droits et libertés des individus sont protégés. Hans Kelsen établit une distinction 
entre l’autocratie et la démocratie en s’appuyant sur le degré d’autonomie dans l’adoption des normes. 
Selon lui, une société est démocratique lorsque les individus obéissent aux règles qu’ils ont eux-mêmes 

| 14 |



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

contribué à élaborer. À l’inverse, dans une autocratie, les individus sont exclus de tout processus de  
création normative, les lois leur étant imposées de manière hétéronome.

Par ailleurs, d’autres penseurs en philosophie politique opposent le totalitarisme et le libéralisme. Cette 
distinction  repose  sur  l’étendue  du  contrôle  exercé  sur  les  droits  et  libertés :  le  totalitarisme  se 
caractérise par une emprise totale sur tous les aspects de la vie sociale et individuelle, tandis que le  
libéralisme valorise la protection des libertés fondamentales et la limitation des pouvoirs de l’État.

La division des pouvoirs : un principe fondamental de la démocratie

La division des pouvoirs, ou séparation des pouvoirs, est un principe central des régimes démocratiques. 
Son objectif  est de prévenir les abus en limitant la concentration du pouvoir entre les mains d'une seule 
personne ou institution.  Cette  théorie,  qui  trouve ses  origines  dans  la  pensée  de  l'Antiquité,  a  été 
développée et formalisée par Montesquieu dans De l'esprit des lois (1748).

La division des pouvoirs repose sur l’idée que le pouvoir doit être réparti entre plusieurs fonctions  
distinctes :

• Le  pouvoir  législatif est  chargé  de  faire  les  lois  (aujourd’hui  en  France :  Président  de  la 
République et Gouvernement). 

• Le pouvoir exécutif est chargé d’appliquer les lois (aujourd’hui en France : Assemblée nationale 
et Sénat). 

• Le pouvoir  judiciaire est chargé d’interpréter  les  lois  et  de régler  les  litiges  (aujourd’hui  en 
France : Conseil constitutionnel et système judiciaire). 

La  liberté  politique  ne  peut  être  garantie  que  si  ces  trois  pouvoirs  sont  séparés  et  s’équilibrent 
mutuellement. Montesquieu analyse les systèmes politiques de son époque, notamment la monarchie 
française et la monarchie parlementaire anglaise. Il affirme que la concentration des pouvoirs mène à la 
tyrannie, tandis que leur séparation protège les libertés des citoyens. Montesquieu résume ce principe 
ainsi : « C'est une expérience éternelle que tout homme qui a du pouvoir est porté à en abuser ; il va 
jusqu’à ce qu’il trouve des limites ». (De l’esprit des lois, Livre XI, chapitre 4). Pour lui, la séparation des 
pouvoirs doit être accompagnée d’un système de freins et contrepoids permettant à chaque pouvoir de 
contrôler les autres : le pouvoir législatif  doit surveiller l’exécutif, tout en étant limité par un droit de 
veto ; l’exécutif  applique les lois mais n’en dispose pas de l’initiative ; le pouvoir judiciaire doit rester 
indépendant, agissant comme arbitre entre les autres pouvoirs. Cependant, la séparation des pouvoirs 
n’est pas toujours parfaitement appliquée à cause de conflits entre les pouvoirs (notamment l’exécutif 
et le législatif, souvent dans les régimes présidentiels) et pour une concentration excessive du pouvoir, 
notamment lorsque l’exécutif  peut dominer les autres pouvoirs, menaçant l’équilibre démocratique. 

La démocratie
La démocratie athénienne, instaurée à partir des réformes de Clisthène au VI  siècle avant notre ère,ᵉ  
constitue une expérience politique sans précédent dans l’histoire de l’humanité.  Elle  repose sur un 
principe  clé :  la  participation  directe  des  citoyens  au  pouvoir  législatif  et  exécutif.  Les  citoyens 
d’Athènes  ne se  contentaient  pas  d’élire  des  représentants ;  ils  exerçaient  eux-mêmes les  fonctions 
essentielles de la vie politique. Chaque citoyen avait le droit de s’exprimer et de voter sur les questions 
politiques majeures, comme les décisions de guerre, la gestion des finances publiques ou les réformes 

| 15 |



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

institutionnelles. La démocratie athénienne privilégiait ainsi l’idée d’une égalité politique ( isonomie) et 
d’une liberté de parole (isegoria), où chaque voix comptait. La démocratie athénienne a posé les bases de 
concepts politiques fondamentaux, comme l’égalité devant la loi et la participation des citoyens, mais 
demeure un modèle imparfait aux yeux de notre époque. 

En effet, la démocratie athénienne, même si directe, elle avait ses limites : seuls les hommes libres, ayant 
accompli leur service militaire et nés de parents athéniens, pouvaient participer. Cette définition excluait 
une  grande  partie  de  la  population  :  les  femmes,  les  esclaves,  les  métèques  (étrangers  résidant  à 
Athènes) et les jeunes citoyens. On estime qu’environ 10 à 15 % de la population totale d’Athènes avait  
le  statut  de  citoyen.  Si  Athènes  valorisait  l’engagement  politique,  cette  participation  reposait  
paradoxalement  sur  une  société  hiérarchisée  et  inégalitaire.  La  gestion  des  affaires  publiques  était 
rendue possible par la présence d’une main-d’œuvre servile et d’une classe de métèques qui prenaient  
en charge une grande partie du travail économique. Les citoyens, dégagés des contraintes matérielles,  
pouvaient ainsi se consacrer pleinement à la vie publique. Les femmes, quant à elles, étaient également 
exclues de la vie politique et confinées à des rôles domestiques. Cette limitation, critiquée aujourd’hui,  
reflétait  néanmoins  les  mentalités  de  l’époque,  où  la  politique  était  perçue  comme  une  sphère 
exclusivement masculine.

Évolutions modernes des formes démocratiques

La démocratie, dans son évolution depuis l’Antiquité, a adopté différentes formes pour s’adapter aux 
besoins et contraintes des sociétés modernes. Deux modèles principaux se distinguent aujourd’hui : la 
démocratie représentative et la démocratie participative. Les démocraties modernes tentent aujourd’hui 
de concilier ces deux modèles pour répondre aux attentes d’une population désireuse de participer 
davantage aux décisions tout en maintenant une gouvernance efficace. Cette hybridation reste un défi 
majeur pour les systèmes politiques contemporains.

Dans la démocratie représentative, les citoyens délèguent leur pouvoir à des représentants élus pour 
prendre des décisions en leur nom. Ce système repose sur le principe de souveraineté populaire, tout en 
reconnaissant les limites pratiques d’une démocratie directe dans les États modernes, caractérisés par 
une population nombreuse et des territoires étendus. Le modèle majoritaire, qui domine actuellement,  
privilégie la prise de décisions par des élus issus de la majorité des suffrages. Ce type de démocratie  
garantit l’efficacité et la continuité de l’action publique, mais soulève des critiques concernant le risque 
d’une déconnexion entre les représentants et les citoyens.

Face aux limites perçues de la  démocratie  représentative,  des initiatives de démocratie  participative 
émergent pour renforcer l’implication directe des citoyens dans les décisions publiques.  Ce modèle 
cherche  à  compléter  la  représentation  par  des  dispositifs  où  les  citoyens  peuvent  intervenir  dans 
l’élaboration ou la gestion des politiques publiques. Un exemple concret de démocratie participative est  
celui des  budgets participatifs, où les citoyens d’une commune ou d’un quartier décident directement de 
l’affectation d’une partie du budget local. Ce système vise à rapprocher les individus des institutions, à  
accroître  leur  confiance  en  elles  et  à  enrichir  le  processus  démocratique  par  une  diversité  de 
perspectives.

| 16 |



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

Critiques de la démocratie : la tyrannie de la majorité

Dans son ouvrage De la démocratie en Amérique (1835-1840), Alexis de Tocqueville analyse les forces et les 
faiblesses des démocraties modernes, en particulier celle des États-Unis. Si Tocqueville admire l’esprit  
d’égalité  et  la  participation  citoyenne  propres  à  ce  système,  il  met  en  garde  contre  une  menace 
inhérente : la tyrannie de la majorité. Selon lui, dans une démocratie, la souveraineté populaire peut 
conduire à une domination du plus grand nombre sur les minorités. La majorité, en détenant le pouvoir  
de faire  la  loi,  risque d’imposer  ses  valeurs,  ses  intérêts  et  ses  décisions,  au détriment des libertés  
individuelles et des droits des minorités. Ce danger est amplifié par une tendance à l’uniformisation, où 
l’égalité devient une obsession qui érode les différences légitimes entre les individus.

Tocqueville écrit ainsi :  « Je ne connais pas de despotisme plus complet que celui qui laisse au plus 
grand nombre la puissance absolue de faire la loi et qui remet à la majorité le soin de juger les actes  
d’autrui ». Pour lui, une démocratie saine doit donc être équilibrée par des contre-pouvoirs : une justice 
indépendante,  des  institutions  solides,  une  presse  libre,  et  un  respect  scrupuleux  des  libertés 
fondamentales. Ces garde-fous permettent de protéger les droits des minorités et de garantir que la 
quête d’égalité ne se fasse pas au détriment de la liberté individuelle.

Podcast  |  Faut-il  se  soumettre  à  la  majorité  ?  https://www.radiofrance.fr/franceculture/podcasts/les-chemins-de-la-
philosophie/tocqueville-2-4-faut-il-se-soumettre-a-la-majorite-9154840 

La crise des démocraties contemporaines

Dans le contexte actuel on peut affirmer que les démocraties des pays occidentaux relèvent des défis 
importants.  Deux  exemples,  notamment,  permettent  d’illustrer  ces  difficultés :  le  Brexit  et  le 
phénomène du populisme. Ces deux phénomènes soulignent les limites et les risques inhérents à la 
démocratie, notamment lorsqu’elle est confrontée à des sociétés fragmentées et à des choix complexes,  
et les risques, déjà préconisés par Aristote, de dérive démagogique. Le défi qu’ils représentent pourrait  
aussi représenter l’occasion de repenser les pratiques démocratiques en conciliant participation directe, 
transparence et expertise institutionnelle, afin de répondre aux besoins des citoyens tout en évitant les 
excès et les divisions.
Le Brexit, décidé par référendum en juin 2016, illustre les défis et les limites d’un recours direct à la  
démocratie dans des sociétés complexes. Par une majorité de 51,9 %, les citoyens britanniques ont 
choisi de quitter l’Union européenne, une décision aux implications économiques, sociales et politiques 
majeures. Ce référendum met en lumière plusieurs paradoxes : a) le choix présenté aux électeurs – rester 
ou quitter l’Union européenne – réduisait un sujet aux multiples facettes à une réponse binaire et de 
nombreux citoyens  n’avaient  pas  une  compréhension claire  des  conséquences  à  long terme ;  b)  la 
campagne a été  marquée par la désinformation, avec des  débats autour du Brexit nourris de slogans 
simplistes et parfois trompeurs, tels que la promesse d’un financement accru pour le système de santé  
britannique grâce aux économies réalisées par la sortie de l’UE ; c) le résultat a exacerbé les divisions au 
sein de la société britannique,  notamment entre jeunes et vieux,  villes et  campagnes,  et  différentes 
nations du Royaume-Uni. Le Brexit montre ainsi comment un mécanisme démocratique direct peut 
engendrer des décisions qui dépassent la capacité des institutions à en gérer les conséquences. Ce cas 
soulève des questions sur l’utilisation du référendum dans des contextes où les enjeux techniques et 
émotionnels sont intimement liés.

| 17 |

https://www.radiofrance.fr/franceculture/podcasts/les-chemins-de-la-philosophie/tocqueville-2-4-faut-il-se-soumettre-a-la-majorite-9154840
https://www.radiofrance.fr/franceculture/podcasts/les-chemins-de-la-philosophie/tocqueville-2-4-faut-il-se-soumettre-a-la-majorite-9154840


organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

Le populisme reflète les tensions croissantes entre gouvernés et gouvernants. À travers des leaders ou 
des  mouvements  qui  prétendent  incarner  la  volonté  du  « peuple »,  le  populisme  critique  les  élites 
perçues  comme déconnectées  des  réalités  populaires  et  des  préoccupations  quotidiennes.  Plusieurs 
facteurs nourrissent cette méfiance. Les citoyens ont le sentiment que les parlements, gouvernements et  
organismes internationaux servent davantage les intérêts des élites économiques et politiques que ceux 
des populations. En plus, dans des sociétés où les écarts de richesse et les inégalités d’opportunités  
augmentent,  le  populisme  offre  une  réponse  simpliste,  en  pointant  du  doigt  les  élites  comme 
responsables. Ce phénomène est favorisé par l’amplification des médias et des réseaux sociaux, des 
caisses  de  résonance  qui  souvent  jouent  sur  les  émotions  et  la  polarisation  de  l’information.  Le 
populisme ainsi  questionne la capacité des démocraties représentatives à répondre aux attentes des 
citoyens, à réduire les inégalités et à maintenir la confiance dans les institutions. 

| 18 |



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

Enjeux contemporains : la justice sociale
La réflexion de John Rawls, notamment à travers le concept de voile d'ignorance et ses principes de 
justice, offre un cadre théorique pour articuler la distinction entre ce qui est légal et ce qui est légitime.  
Le problème posée par John Rawls concerne les principes sur lesquels se fonde une société juste. Il 
définit ainsi la société :

[…]  une  société  est  une  association,  plus  ou  moins  autosuffisante,  de  personnes  qui  dans
leurs  relations  réciproques  reconnaissent  certaines  règles  de  conduite  comme
obligatoires, et qui, pour la plupart, agissent en conformité avec elles. [TJ, I, § 1, p. 30]

Or,  nous  dirons  qu’une  société  est  bien  ordonnée  lorsqu’elle  n’est  pas  seulement  conçue
pour  favoriser  le  bien  de  ses  membres,  mais  lorsqu’elle  est  aussi  déterminée  par  une
conception publique de la justice. [ibidem, p. 31]

Et voici sa conception de la justice, entendue comme justice sociale :

Bien entendu, les sociétés existantes sont rarement bien ordonnées en ce sens, car ce qui est juste 
et injuste est habituellement l’objet d’un débat. Les hommes ne sont pas d’accord sur les principes 
qui devraient définir les termes de base de leur association. Cependant, nous pouvons dire, en 
dépit  de  ce  désaccord,  qu’ils  ont  chacun  une  conception  de  la  justice,  c’est-à-dire  qu’ils 
comprennent le besoin d’un ensemble caractéristique de principes et son prêts à les défendre ; ces 
principes permettent de fixer les droits et les devoirs de base et déterminer ce qu’ils pensent être la 
répartition adéquate  des  avantages  et  des  charges  de  la  coopération sociale.  C’est  pourquoi  il 
semble naturel de considérer le concept de justice comme étant distinct des diverses conceptions 
de la justice et comme étant défini par le rôle qu’ont en commun ces différents ensembles de  
principes, ces différentes conceptions de la justice. Ceux qui ont des conceptions différentes de la 
justice peuvent alors, malgré tout, être d’accord sur le fait que des institutions sont justes quand on 
ne fait aucune distinction arbitraire entre les personnes dans la fixation des droits et des devoirs de  
base, et quand les règles déterminent un équilibre adéquat entre des revendications concurrentes à  
l’égard des avantages de la vie sociale. Les hommes peuvent être d’accord sur cette description de 
ce que sont des justes institutions ;  en effet,  les notions de distinction arbitraire et d’équilibre 
adéquat, qui sont comprises dans le concept de justice, sont laissées ouvertes à l’interprétation de 
chacun, selon ses propres principes de la justice. [ibidem, p. 31-32]

Pour nous, l’objet premier de la justice, c’est la structure de base de la société ou, plus exactement,  
la façon dont les institutions sociales les plus importantes répartissent les droits et les devoirs  
fondamentaux  et  déterminent  la  répartition  des  avantages  tirés  de  la  coopération  sociale.  Par  
institutions les plus importantes,  j’entends la constitution politique et les principales structures 
socio-économiques [ibidem, §2, p. 33]

Une conception de la justice fournit donc, en premier lieu, un critère pour évaluer les aspects 
distributifs de la structure de base de la société. [ibidem. p. 33]

Cadre du problème

Déterminer le fondement d’une société juste en conciliant liberté et égalité. Ces deux principes sont-ils 
antithétiques et dialectiques ou une synthèse est-elle possible ?

Pour répondre à ces questions, Rawls présente « une conception de la justice qui généralise et porte à 
un plus haut niveau d’abstraction la théorie bien connue du contrat social » [TJ, I, § 3, p. 37]. Il s’inspire 

| 19 |



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

en particulier de Kant (nature raisonnable et  impératif  catégorique),  Locke (libéralisme, libertés)  et  
Rousseau (accord mutuel, volonté populaire).

Pour concilier liberté et égalité, Rawls affirme l’importance de ces deux critères : 1) pas de distinctions 
arbitraires entre les hommes ; 2) équilibre entre revendications arbitraires et avantages de la vie sociale.

Première idée : écarter les théories utilitaristes et conséquentialistes. L’idée de justice procédurale est 
solidaire  de l’idée d’équité  et  se  réalise  dans les  processus utilisés  pour distribuer  les  ressources et 
résoudre, voire éviter, les conflit sociaux. En ce sens, ce ne sont pas les conséquences qui intéressent 
Rawls, ni l’idée de maximisation du bien (surtout quand il comporte des conséquences négatives pour 
une partie de la populations, souvent les plus démunis), mais la réalité de la société dans son devenir. 
Une société est juste ici et maintenant si elle respecte les principes de justice sur lesquels elle se fonde. La 
justice procédurale rawlsienne est une forme de justice inchoative : elle se réalise dans ses actes, dans ses 
décisions qui sont inspirés des principes généraux, universels, publics, ordonnés et irrévocables.

égalitarisme Losers Middle class Winners utilitarisme
120 40 40 40

20 60 120 210
50 65  85

← ← ← 

Le voile d'ignorance comme outil de légitimation des lois

Rawls propose que, sous le voile d'ignorance, les individus ignorent leur position sociale, leurs talents 
ou leurs préférences personnelles. Ce procédé vise à garantir l'impartialité et l'équité dans l’élaboration 
des principes de justice. Les lois établies dans ces conditions seraient légitimes, car elles respectent les 
intérêts fondamentaux de tous, indépendamment des positions spécifiques des individus. En revanche, 
dans le cadre réel, une loi peut être légale (respecter les procédures établies), mais manquer de légitimité 
si elle favorise des intérêts particuliers ou discrimine certaines catégories de citoyens. 

Le  voile  d’ignorance  peut  fonctionner  comme  expérience  de  pensée,  parce  qu’il  permet  d’écarter 
pendant un moment (tout moment) ce qui oppose les hommes. Le présupposé sur lequel se base le  
raisonnement de Rawls est que les hommes mis dans une « position originelle » d’ignorance pourront 
formuler  des  choix  rationnels  et  raisonnables  qui  visent  l’établissement  d’une  société  juste.  C’est 
pourquoi : 

«  il  est  tout  à  fait  improbable  que  des  personnes  se  considérant  elles-mêmes  comme
égales,  ayant  le  droit  d’exprimer  leurs  revendications  les  unes  vis-à-vis  de  autres,
consentent  à  un  principe  qui  puisse  exiger  une  diminution  des  perspectives  de  vie  de
certains,  simplement  au  nom  de  la  plus  grande  quantité  d’avantages  dont  jouiraient  les
autres » (TJ ,I, §3).

En même temps, il pense que 

«  le  principe  d’utilité  est  incompatible  avec  une  conception  de  la  coopération  sociale
entre  des  personnes  égales  en  vue  de  leur  avantage  mutuel.  Ce  principe  est  en

| 20 |



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

contradiction  avec  l’idée  de  réciprocité  implicite  dans  le  concept  d’une  société  bien
ordonnée » [ibid.].

Les deux principes de justice et leur rapport au légal et au légitime

En premier lieu  : chaque personne doit avoir un droit égal au système le plus étendu de libertés de base égales pour  
tous qui soit compatible avec le même système pour les autres.
En second lieu  : les inégalités sociales et économiques doivent être organisées de façon à ce que, à la fois, (a) l’on  
puisse raisonnablement s’attendre à ce qu’elles soient à l’avantage de chacun, (b) qu’elles soient attachées à des  
positions et à des fonctions ouvertes à tous. [TJ, I, § 11, p. 91]

Premier principe : libertés égales pour tous.

Rawls insiste sur le fait que la liberté doit être garantie de manière égale. Une loi limitant cette liberté,  
même  si  elle  est  légale,  ne  serait  pas  légitime  selon  ce  principe.
Exemple : une législation autorisant des discriminations ethniques ou religieuses pourrait être légale dans 
certains contextes, mais serait injustifiable au regard du principe de liberté égale.

Second principe : égalité des chances (équité) et principe de différence.

Les lois qui organisent des inégalités sociales ou économiques sont admissibles uniquement si elles  
bénéficient  aux  plus  désavantagés.  Une  loi  légale  mais  ne  respectant  pas  ce  critère  manquerait  de 
légitimité.
Exemple : des politiques fiscales qui favorisent exclusivement les plus riches seraient contraires à ce 
principe, même si elles respectent la légalité institutionnelle.

La légitimité comme critère supérieur au légal selon Rawls

Rawls suggère que les institutions et les lois ne sont justes que dans la mesure où elles respectent les 
principes fondamentaux de justice.  Cela implique que la  légitimité précède et  fonde la  légalité.  En 
pratique, cela donne un critère pour évaluer les lois existantes : sont-elles conformes aux principes qui  
auraient été choisis sous le voile d’ignorance ? 

Une critique implicite des lois injustes

La réflexion de Rawls peut être utilisée pour justifier la désobéissance civile, lorsque des lois légales sont  
perçues comme illégitimes.

Exemple : Martin Luther King, en s’opposant aux lois ségrégationnistes, invoquait des principes proches 
de ceux de Rawls, dénonçant une légalité en contradiction avec la légitimité morale et universelle de 
l’égalité. 

Vers une réconciliation des notions

Le cadre théorique rawlsien pousse à penser un système juridique où la légalité découle de la légitimité,  
en s’assurant que chaque loi respecte les principes de justice définis sous le voile d’ignorance. 
En ce  sens,  Rawls  montre  que  la  légalité  ne  suffit  pas  :  elle  doit  être  ancrée  dans  une  légitimité 
universelle qui transcende les intérêts particuliers et les circonstances historiques. 

La réflexion de Rawls aide à concilier légal et légitime en posant une exigence : toute loi (légal) doit 
pouvoir  être  justifiée  comme légitime selon les  principes de justice  fondamentaux.  Cette  approche 

| 21 |



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

permet  de  critiquer  les  lois  qui,  bien  que  légales,  s’écartent  des  idéaux  d’équité  et  d’impartialité 
nécessaires à une société juste.

| 22 |



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

Conclusion | Revient-il à l’État de décider de ce qui est juste ?

| 23 |


	Syllabus
	Période
	Objectifs généraux
	Connaissances
	Compétences
	Résultats attendus
	Prérequis
	Références au programme
	Méthodes d’enseignement
	Évaluation

	Formes politiques du vivre ensemble
	Une distinction importante : État et nation
	L’État-nation : un modèle historique dominant
	États multinationaux
	Nations sans État


	Une nation sans État est une communauté qui partage une identité culturelle ou historique mais n’a pas de structure étatique propre.
	La légitimité de l’État : avec ou sans fondement national
	1. L’origine de l’État
	L’État comme prolongement naturel de la société
	La distinction entre polis et État
	L’homme comme animal politique

	L’État comme construction sociale : l’idée contractualiste
	Hobbes, l’état de nature comme un état de guerre
	Rousseau, l’état de nature est pacifique mais inefficace

	Actualité du débat
	Les théories néocontractualistes contemporaines

	Les fondements de l’État : l’idée de justice
	Les fondements de l’État : la liberté
	Les fondements de l’État : l’égalité
	Les fondements de l’État : la sécurité

	2. La démocratie et les autres formes de gouvernement
	Les typologies classiques
	Aristote,

	Typologies modernes
	La division des pouvoirs : un principe fondamental de la démocratie

	La démocratie
	Évolutions modernes des formes démocratiques
	Critiques de la démocratie : la tyrannie de la majorité
	La crise des démocraties contemporaines


	Enjeux contemporains : la justice sociale
	Cadre du problème
	Le voile d'ignorance comme outil de légitimation des lois
	Les deux principes de justice et leur rapport au légal et au légitime
	La légitimité comme critère supérieur au légal selon Rawls
	Une critique implicite des lois injustes
	Vers une réconciliation des notions
	Conclusion | Revient-il à l’État de décider de ce qui est juste ?



