Philosophie | Terminale Générale | M Alfio N. Rizzo

IV. FORMES POLITIQUES DU VIVRE ENSEMBLE

Contenus et plan du cours
SYILADUS. ...ttt ettt ettt ettt e st e bt e st e e bt e s abe e beesabaeeeanee

FORMES POLITIQUES DU VIVRE ENSEMBLE........ccccccceeentiersnnicssnricsssrssssssessssssssssssssssssssscss
Une distinction importante : Etat €t NatiON..........ccveeerierriieeiniieennieeesieeerreeereeeeessnneeesssssnneeeens

UNE NATION SANS ETAT EST UNE COMMUNAUTE QUI PARTAGE UNE IDENTITE
CULTURELLE OU HISTORIQUE MAIS N’A PAS DE STRUCTURE ETATIQUE
PROPRE.......c.ooeeeeeueeressessessssessesssssssessenssssssensesssssssasssssssesssssssssensessssessasssssssessssssssssessssssssnssnssssssssssns

1. ’ORIGINE DE IZETAT ...cucuniucucnnnsensencnsnssesscnsesssssssssesssssssssssssssessssssssssssesssssssasssssssssssssssses
L’Etat comme prolongement naturel de 1a SOCIEtE...............coveeevrueeeerereereseseeseesesesesseseseseesseenas
La diStinction entre POLS € EILAL.............cvoveevveeeeeeieeeeeeeeeeseeseeseeeeseeseeseseesseseseeeeeseseeesessessenas
L’homme comme animal POLItIQUE..........coovuerriiiriiiirieeieete ettt e e e s arae e
L’Etat comme construction sociale : I’idée CONtractualiSte...............oevevreerererrerreeersreeeeeeeeesenenann.
ACtUALTTE AU AEDAL.....ceeuiiiiiiiiieieeeeee ettt ettt ettt et et e et e et a e e e nanaee s
Les fondements de I’Etat : Iidée de JUSHC..........cceuiveveveieereeeeeeieeeeeeeee s eneas
Les fondements de PEtat : 1a TIDEItE.............ouevieeueeieeeeeeeeeeeeeeteeseeseseeessseesesesessesesssseseeeeesessssesenas
Les fondements de I’Etat : PEGAlith...........coeuiviverereeeieeeieeiceeeeseseeesseeee e sesesesesessssesssessssssesesssseenas
Les fondements de PEtat : 1a SECUTILE. ...........ooveveiuevereeeeieeeeeeceeeeeeseesesee e senesessesessssssseeseseeeeesns

2. LADEMOCRATIE ET LES AUTRES FORMES DE GOUVERNEMENT.........ccceoeueerevnnn.
LeS tyPOLOZIeS CLASSIQUES.....cccuveiiireeeiiieeeiteeeite et e et e eete e e steeesaaeessaeeesaaeessseeessseeensseeensseesnssenaeens
TYPOIOZIES TNOUEITIES. ... .eiieieiiieiieeieeet ettt ettt ettt e s b e et e st e e seesssassaesasaeesnnsaeessnsaeeas

La division des pouvoirs : un principe fondamental de la démocratie...........ccccocveevercrrenrennen.
L2 AEIMOCTALIL. ...ttt ettt ettt sttt et ettt et sa et e et e s bt e bt e b e sat e e ssbeesabeeeabeeeaseesanee
Evolutions modernes des formes d6MOCIAtiQUES...............c.evevrereeeeeerreeeeeeeeeeeseeseeeeesessesesessnns
Critiques de la démocratie : la tyrannie de 1a Majorité..........ccccervueerienciiiniieeiriiee et
La crise des démocratieS CONLEMPOTAINES. .....cccvveervrerrrreerrireerrreersreeesreeessseeessseeessseesssssseeessnnnns




organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

Syllabus

Période

Second trimestre | Décembre | Trois semaines, 12 heures de cours.

Objectifs généraux

- Présenter le débat philosophique en matiere de politique.

- Fournir quelques notions relatives aux concepts fondamentaux de la philosophie politique : formes de
gouvernement, organisation économie.

- Approfondir la méthode de la dissertation : problématiser et argumenter.

Connaissances

- Comprendre et retenir la signification des concepts liés aux themes de la philosophie politique et de la
pensée économique.

- Reconnaitre les problématiques et les auteurs significatifs dans le débat sur la politique et sur
I’économie.

- S’orienter dans les diverses époques et reconnaitre les différents courants philosophiques.

Compétences

- Détinir un concept.

- Identifier un raisonnement et produire un argument (analogie, induction, déduction, assimilation).
- Analyser l'intitulé d’un sujet de dissertation.

- Rédiger une introduction et une partie de la dissertation (essai argumentatif).

Résultats attendus

- Connaitre certains problemes liés a la philosophie politique et les positions philosophiques.
- Rédiger un essai argumentatif.

Prérequis

- S’orienter dans les différentes époques de la pensée philosophique.
- Reconnaitre les différentes théories morales afin de comprendre leur application dans la sphére
publique.

Références au programme

Perspectives : la morale et la politique.

Notions : le devoir, ’Etat, la liberté, la justice, le travail.
Repéres : absolu/relatif ; contingent/nécessaire ; essentiel/accidentel ; légal/légitime ;

objectif/subjectif ; obligation/contrainte ; origine/fondement ; public/privé ; transcendant/immanent ;
universel/général/particulier/singulier.

Auteurs : Platon, Aristote ; Hobbes, Locke, Rousseau, Kant ; Marx, Rawls, Arendt.

Méthodes d’enseignement

Cours magistral. Lectures et explication de textes. Projection de vidéo et débat. Exercices dirigés,

travaux de groupe.

Evaluation

DS : Essai argumentatif (en préparation de la dissertation). Note : 20/20, coefficient 2.

|2]



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

Formes politiques du vivre ensemble

La philosophie politique explore les formes du vivre ensemble en interrogeant les fondements et les
structures de la vie en société. A la question kantienne Que dois-je faire ?, qui engage la responsabilité
morale individuelle, s’ajoute ici une dimension collective : comment organiser nos actions dans ’espace
politique et public pour permettre une coexistence harmonieuse ? Le devoir, qui guide les choix
individuels, trouve dans le vivre ensemble sa valeur politique. Les finalités de I’agir social et du savoir
politique sont aussi interrogées, afin de déterminer des criteres permettant la recherche de regles
communes, dans le respects des fondements de justice et de liberté.

Cette réflexion conduit donc 2 examiner les relations entre PEtat et la société et les individus. I'Etat,
garant de 'ordre et de la justice, trouve sa légitimité dans son role de médiateur entre les aspirations des
individus et les exigences collectives. La société, espace des relations humaines, repose sur des valeurs
partagées et des institutions qui organisent les rapports sociaux. L'individu, enfin, agit a 'intersection de
ces deux sphéres, a la fois citoyen engagé dans le collectif et étre libre porteur de droits. Cette
dialectique entre liberté individuelle et contraintes collectives forme le cceur des formes politiques du
vivre ensemble, objet de ce cours.

Une distinction importante : Etat et nation

La distinction entre Etat et nation révéle des dynamiques complexes ou légitimité, histoire et diversité
s’entrelacent. Si Etat-nation est devenu le modéle dominant, existence d’Etats multinationaux ou de
nations sans Ftat montre que la légitimité de I’Etat ne repose pas nécessairement sur un fondement
national, mais sur sa capacité a répondre aux aspirations de ses populations, qu’elles soient unifiées ou
diverses. I’Etat est une entité politique souveraine, dotée d’institutions, d’un territoire défini et d’un
pouvoir de coercition. II repose sur trois éléments fondamentaux : un territoire, une population, et une
autorité légale et politique. Sa légitimité peut étre fondée sur le droit (constitution, lois) ou sur des
valeurs partagées (religieuses, idéologiques, etc.). La nation, quant a elle, est une communauté humaine
caractérisée par une unité culturelle, linguistique, historique ou religieuse, souvent pergue comme une
identité collective. Contrairement a ’Etat, elle est de nature plus subjective, reposant sur un sentiment
d’appartenance partagé. Par exemple : un Etat peut exister sans nation homogéne (comme Iempire

austro-hongrois), tout comme une nation peut exister sans Etat (comme les Kurdes).

L’Etat-nation : un modéle historique dominant

Un FEtat-nation se caractérise par la coincidence entre une nation (identité culturelle) et un Etat
(organisation politique).

Exemple : Ia France. La construction de I’Etat-nation francais a commencé avec la
centralisation sous les Capétiens, renforcée par la Révolution francaise qui a exalté Iidée de
souveraineté populaire et d’unité nationale (abandon des particularismes régionaux, adoption du
francais comme langue officielle). L.a nation frangaise s’est construite autour de valeurs
partagées comme la liberté, Iégalité, et la laicité, légitimant IEtat sur des bases 2 la fois
culturelles et politiques.

|31



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

Etats multinationaux

Un Etat multinational regroupe plusieurs nations ou identités distinctes sous une méme structure
étatique.

Exemple : La Suisse. La Suisse est composée de communautés germanophones, francophones,
italophones, et romanches. Son modele repose sur un fédéralisme fort qui permet a chaque
canton de conserver une grande autonomie culturelle et linguistique. L'unité de I'Etat suisse
repose moins sur une identité nationale que sur des valeurs partagées comme la neutralité, la
démocratie directe, et la coopération. I’Ftat suisse est légitimé par sa capacité a respecter la
diversité culturelle et a garantir une stabilité politique, malgré 'absence d’une nation homogene.

Exemple : I’Union soviétique. L’URSS était composée de multiples nations (russes, ukrainiens,
baltes, caucasiens, etc.). La légitimité de I'Etat reposait initialement sur une idéologie commune
(le marxisme-léninisme) plutdot que sur une identité nationale. Cependant, I'absence de
fondement national fort a contribué a son effondrement, les républiques nationales
revendiquant leur autonomie apres 1991.

Nations sans Etat

Une nation sans Etat est une communauté qui partage une identité culturelle ou historique mais n’a pas
de structure étatique propre.

Exemple : Les Kurdes. Les Kurdes, répartis entre plusieurs Etats (Turquie, Irak, Iran, Syrie),
revendiquent depuis le XXe siécle un Etat indépendant. La division de leur territoire aprés la
Premicre Guerre mondiale (traité de Seévres non appliqué) les a laissés sans structure politique
propre. La quéte de légitimité kurde repose sur des revendications historiques et culturelles,
mais elle se heurte aux Etats ou ils résident, qui percoivent cette aspiration comme une menace
pour leur propre intégrité.
La légitimité de I'Etat : avec ou sans fondement national
Légitimité avec fondement national : Lorsque 'Etat coincide avec une nation, sa légitimité

repose sur une identité commune (langue, histoire, culture). Cela peut renforcer la stabilité
politique et 'adhésion des citoyens, comme dans le cas des Etats-nations.

Légitimité sans fondement national : Dans les Ftats multinationaux, la légitimité repose
souvent sur la capacité de I'Etat a garantir la diversité culturelle, les droits individuels et la
stabilité politique. T.a Suisse, par exemple, montre qu’un Etat peut étre légitime sans une nation

unique, a condition de répondre aux besoins variés de ses communautés.

|4]



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

PR I =
1. L'origine de I’Etat
I’Ftat est une institution politique qui organise la vie collective d’une communauté sur un territoire
donné. 1l se caractérise par I'exercice d’un pouvoir souverain qui impose des régles, garantit ordre, et

structure les relations entre les individus. Il peut prendre des formes variées, comme une monarchie,

une démocratie ou une dictature, mais sa fonction centrale reste la méme : régir le vivre ensemble.

Interroger l'origine de I'Etat, c’est remonter 4 la source de son autorité et de sa légitimité. Pourquoi
obéit-on a des lois ? D’ou vient la Iégitimité des gouvernants ? Ces questions fondamentales permettent
de mieux comprendre les bases du pouvoir politique, mais aussi d’évaluer sa justice et sa pertinence
dans nos sociétés modernes. Réfléchir a I'origine de I'Etat, cest également s’interroger sur la nature
humaine : les hommes sont-ils faits pour vivre en société ? Et si oui, comment cette société¢ doit-elle
s’organiser pour étre juste ?

Certains, comme Aristote, voient ’Etat comme une prolongation naturelle de la tendance humaine a
vivre ensemble. Pour eux, 'homme est un « animal politique » (g007 politikon), et Porganisation politique
découle naturellement des besoins et des relations sociales. D’autres, comme Hobbes et Rousseau,
pensent au contraire que PEtat est une création artificielle. Ils postulent un « état de nature » ou les
hommes vivaient sans loi ni gouvernement, et ot ’Etat est apparu pour résoudre les conflits et garantir
la coexistence.

L'Etat comme prolongement naturel de la société

Dans la Gréce ancienne, Porganisation politique repose sur les cités-Etats (pokis), de petites
communautés autonomes qui structurent la vie collective. A Athénes, berceau de la démocratie directe,
chaque citoyen participe activement aux décisions politiques. Cette participation active reflete une
vision ou la communauté politique se confond avec la communauté humaine : les hommes, en vivant

ensemble, tendent naturellement a organiser leur coexistence selon des principes partagés.

Les relations sociales s’articulent autour de deux spheres complémentaires : les relations naturelles,
comme la famille et 'amitié, qui répondent a des besoins fondamentaux et forment les premiers cercles
de solidarité ; et les relations politiques, incarnées par la citoyenneté, qui permettent aux individus de
dépasser leurs intéréts privés pour ceuvrer au bien commun. Dans cette conception, la politique est
ancrée dans la nature méme de ’homme. La cité grecque est percue comme une extension des

communautés plus simples (famille, village), un espace ou la vie collective atteint sa pleine réalisation.

La distinction entre polis et Etat

La polis, telle qu’elle existait en Grece ancienne, differe fondamentalement de la notion moderne d’Etat.
La polis est une communauté autonome, ou les citoyens participent directement aux affaires publiques.
Elle repose sur un équilibre entre une autosuffisance économique qui assure I'indépendance de la cité et

une structure sociale qui exclut certains groupes (esclaves, femmes, étrangers) de la citoyenneté active.

Au contraire, I'Etat moderne est une entité centralisée et hiérarchique, qui dépasse le cadre des
communautés locales. 1.a ot la polis valorise I'engagement direct des citoyens, I'Etat délégue la gestion
des affaires publiques a des institutions souvent éloignées de la population. Cette distinction souligne

5]



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

que, pour les Grecs, le politique ne se limite pas a un systeme de gouvernance, mais constitue une
expression essentielle de la vie collective.

L’homme comme animal politique

Aristote, dans son les Politigues, 1, exprime I'idée que ’homme est, par nature, un « animal politique »
(zo0n politikon). Selon lui, la vie humaine tend naturellement a s’organiser en communautés, en suivant
une progression logique :

* La famille constitue la premicére unité sociale, centrée sur les besoins matériels et la
reproduction.

* Le village regroupe plusieurs familles pour répondre a des besoins plus larges.

* La cité (polis) représente 'achévement de cette organisation, un espace ou les hommes peuvent
réaliser pleinement leur potentiel humain.

Pour Aristote, la polis n’est pas un simple instrument de survie : elle est une condition nécessaire pour
atteindre le bien-vivre (endaimonia), C’est-a-dire une existence fondée sur la vertu et le bonheur. 11 affirme :
« L’homme qui est incapable de vivre en société, ou qui n’en ressent pas le besoin parce qu’il suffit a lui-
méme, ne fait partie ni d’une cité, ni de ’humanité »'. Ainsi, po/is n’est pas une création artificielle, mais
la finalité naturelle de la vie humaine en communauté. Elle refléte 'aspiration innée de ’homme a vivre

en société et a construire un cadre propice a son épanouissement moral et intellectuel.

L’'Etat comme construction sociale : I'idée contractualiste

I’idée contractualiste émerge dans 'Europe moderne, a une époque marquée par des transformations
profondes. Le déclin de la féodalité et la consolidation des Etats modernes. Les royaumes d’Europe se
centralisent pour remplacer les structures féodales fragmentées. Les guerres de religion plongent les
sociétés européennes dans des conflits violents et soulignent 'urgence de structures politiques capables
de garantir 'ordre. Plus tard, la montée de I'individualisme, alimentée par les révolutions intellectuelles
de la Renaissance et du Siecle des Lumicres, qui place I'individu et ses droits au centre des réflexions
politiques.

Dans ce contexte, la question de la 1égitimité du pouvoir devient centrale : comment fonder un ordre
politique juste et stable sans recourir a une justification divine ou naturelle ? Clest ici qu’intervient la
notion de « contrat social », une théorie selon laquelle 'Etat nait d’un accord entre individus pour sortir

du chaos et garantir leurs droits fondamentaux.

Hobbes, I'état de nature comme un état de guerre

Dans Le Léviathan (1651), Thomas Hobbes décrit I’état de nature comme une condition de chaos, ou
chacun est en guerre contre tous (bellum omninm contra ommes). Cet état de guerre découle de I'égalité
naturelle des hommes, qui, dépourvus d’autorité commune, se battent pour leur survie, leur sécurité, et
leurs possessions. Hobbes éctit : « ’homme est un loup pour ’homme »* Selon lui, la peur de la mort
et le désir de sécurité poussent les individus a conclure un contrat social. Par cet accord, ils renoncent a
leur liberté totale en échange de la protection assurée par un pouvoir souverain. I’Etat, symbolisé par le

1 Politiques, 1, 2.
2 Léviathan, XIII.

|6]



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

Léviathan, incarne cette autorité absolue nécessaire pour garantir la paix. Cependant, ce modele repose
sur une conception pessimiste de la nature humaine, ou I'obéissance au pouvoir est justifiée par la
crainte du retour au chaos.

Rousseau, I'état de nature est pacifique mais inefficace

Dans Du Contrat social (1762), Jean-Jacques Rousseau développe une vision plus optimiste de I’état de
nature, qu’il décrit comme pacifique, mais marqué par une absence d’organisation. L.es hommes y vivent
libres et égaux, mais ne peuvent réaliser pleinement leur potentiel. Rousseau écrit : « ’homme est né
libre, et partout il est dans les fers »’. Pour Rousseau, la société civile ne doit pas seulement résoudre des
problémes pratiques comme Plinsécurité, mais aussi garantir la liberté et égalité. I'Ftat, né d’une
convention entre les individus, repose sur la volonté générale, une volonté collective visant le bien
commun. Contrairement 2 Hobbes, Rousseau considére que Iautorité légitime de I’Etat doit émaner des
citoyens eux-mémes : chacun renonce a ses intéréts particuliers pour participer a la construction d’une
société juste ; ainsi, la liberté individuelle est préservée, car obéir a la loi revient a suivre la volonté
générale, dont chacun est une partie prenante. Rousseau offre une perspective émancipatrice, ot 'Etat
est congu non comme un mal nécessaire, mais comme un outil pour réaliser une liberté véritable et
collective.

Actualité du débat

Le débat classique entre naturalisme et contractualisme met en lumiére deux visions complémentaires
de Porigine et du role de I’Etat. Le naturalisme repose sur Iidée que I'Etat découle naturellement des
relations humaines. Les structures sociales progressent de la famille au village, puis a la cité (polis), ou les
individus réalisent leur potentiel moral et politique. Cette approche valorise I'idée d’un ordre social
organique et finalisé, ou I'Etat est le cadre naturel du bien-vivre. Le naturalisme privilégie les relations
sociales spontanées et progressives, ancrées dans la nature humaine.

Le contractualisme, en trevanche, considére I’Etat comme une construction artificielle, née de la
rationalité humaine. Chez Hobbes, il s’agit de garantir la sécurité face au chaos de I’état de nature. Pour
Rousseau, le contrat social vise a concilier liberté et égalité par la volonté générale. Cette approche met
Paccent sur la légitimité politique comme résultat dun accord explicite entre individus. Le
contractualisme insiste sur la nécessité de regles rationnelles et consensuelles pour structurer le vivre
ensemble.

Les théories néocontractualistes contemporaines

Les théories de Hobbes et Rousseau posent les bases de la réflexion sur I’Etat comme une construction
sociale. Elles ont inspiré des penseurs contemporains comme John Rawls, qui propose une version
modernisée du contrat social. Dans Théorie de la justice (1971), Rawls utilise le concept du voile
d’ignorance pour imaginer un contrat équitable dans une société démocratique. Ces approches
néocontractualistes soulignent 'importance de repenser constamment le fondement et les objectifs de
PEtat face aux défis modernes. Les réflexions modernes sur le contrat social actualisent ces débats face

aux enjeux contemporains, notamment ’équité, I'individualisme, et la gouvernance mondiale.

3 Du Contrat social, 1, 1.

|71



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

Dans Théorie de la justice (1971), Rawls propose une version normative du contrat social. Son concept de
voile d’ignorance permet d’élaborer des principes de justice dans une position impartiale, ou les
individus ignorent leur place dans la société. Cette approche garantit que les regles adoptées favorisent
I’équité et protegent les plus désavantagés, tout en intégrant la pluralité des valeurs modernes.

Par ailleurs, a ’heure de la mondialisation, la pertinence des théories du contrat social s’étend au-dela
des fronticres nationales. Les institutions supranationales, comme I'ONU et I'UE, redéfinissent les
relations entre Etat et citoyen. Les questions de justice sociale, de droits humains universels, et de
gouvernance globale appellent a repenser le contrat social pour répondre a des défis transnationaux.

Les fondements de I'Etat : I'idée de justice

1'idée de justice dans I'Etat est 'un des concepts centraux de la philosophie politique. La justice, dans le
contexte politique, désigne la maniere dont les droits et les devoirs sont distribués au sein de la société,
ainsi que la facon dont IEtat, en tant qu'institution, assure I’équité et la 1égitimité de ses actions. La
question qui se pose est : comment 'Etat peut-il étre juste ?

Dans la philosophie grecque, notamment chez Platon et Aristote, la justice est pergue comme une vertu
sociale. Pour Platon, dans La Républigue, la justice dans I'Etat se traduit par I'harmonie entre les
différentes classes sociales, ou chacun joue son réle en fonction de ses aptitudes naturelles. La justice
est ainsi liée a la notion de répartition des tiches et des responsabilités de manicre appropriée a la
nature de chaque individu. Aristote, de son coOté, dans les Politignes, propose une vision plus
pragmatique, ou la justice consiste a donner a chacun ce qui lui revient, en fonction de ses besoins et de
ses mérites. Pour lui, 'Etat doit permettre a ses citoyens d'atteindre leur « bien-vivre » (eudaimonia), et
cela implique une distribution juste des ressources et des opportunités.

Avec I'émergence des théories modernes, I'idée de justice dans I’Etat prend une dimension nouvelle,
marquée par le contrat social. Des penseurs comme Thomas Hobbes, John Locke et Jean-Jacques
Rousseau envisagent I'Etat non plus comme un ordre naturel, mais comme une construction fondée sur
un pacte entre les individus, dans le but de garantir la paix et la sécurité. Rousseau, dans Dx Contrat
Social, avance l'idée que 'Ertat est légitime lorsque ses lois émanent de la « volonté générale », c’est-a-dire
des décisions collectives qui visent le bien commun, et non les intéréts particuliers. La justice, dans cette
optique, réside dans I’égalité et la liberté des citoyens, fondées sur un contrat collectif.

Au XX° siecle, des théoriciens comme John Rawls, dans Lz Théorie de la justice, ont réaffirmé que la
justice dans P’Etat doit étre centrée sur les principes d’égalité et d’équité. Rawls introduit I'idée du "voile
d’ignorance"”, un exercice théorique ou les individus, ignorant leur position sociale, choisiraient les
principes de justice les plus équitables pour 'ensemble de la société. Selon lui, la justice consiste a
structurer IEtat de maniére a favoriser les plus défavorisés, afin que les inégalités ne soient justifiées
que si elles bénéficient aux plus vulnérables.

Ainsi, I'idée de justice dans I'Etat a évolué au fil du temps, de la vision antique, qui se concentrait sur
I’équilibre et la répartition des roles, a la pensée moderne et contemporaine, qui met 'accent sur
Pégalité, les droits individuels et la recherche du bien commun. A chaque époque, la question de savoir
comment I'Etat peut étre juste s’inscrit dans un débat plus large sur les valeurs politiques
fondamentales, telles que la liberté, égalité et la solidarité. La justice dans Etat n’est donc pas une

18]



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

notion figée, mais une idée en constante redéfinition, en fonction des contextes sociaux, historiques et
politiques.

Les fondements de I'Etat : la liberté

La liberté, dans le cadre de la philosophie politique, désigne la capacité de l'individu a agir selon sa
propre volonté, tout en étant conscient de ses responsabilités et de ses relations avec les autres. L’Etat,
en tant qu'institution qui régit une communauté, doit concilier cette liberté individuelle avec la nécessité
de maintenir 'ordre et la justice dans la société. La tension entre la liberté et I'autorité étatique est I'une
des problématiques les plus anciennes et les plus complexes de la philosophie politique.

Dans I’Antiquité, la liberté était souvent comprise comme l'absence de domination d’un autre étre
humain. Aristote, par exemple, dans les Politigues, distingue entre la liberté politique, qui réside dans la
participation active des citoyens a la vie de la cité (la polis), et la liberté naturelle, qui est celle des
individus dans leurs actions privées. Dans la cité grecque, la liberté était un privilege réservé a une élite
de citoyens, les hommes libres, tandis que les esclaves et les femmes en étaient privés.

L'idée d’un Etat garantissant la liberté individuelle se développe véritablement a partir de I'époque
moderne, avec I'aveénement des théories du contrat social. Selon des philosophes comme Thomas
Hobbes, John Locke et Jean-Jacques Rousseau, la liberté est une donnée essentielle qui guide
l'organisation de la société et de I'Etat. Toutefois, les conceptions de la liberté different selon ces
penseurs, en fonction de leur vision de la nature humaine et de I'Etat.

Chez Hobbes, dans ILe Léviathan (1651), la liberté est essentiellement percue comme l'absence
d'obstacles a l'action individuelle. Cependant, Hobbes postule que dans I’état de nature, cette liberté
absolue mene a une guerre permanente de tous contre tous. Pour lui, 'Etat doit étre une entité forte,
centralisée, capable d’imposer 'ordre et de garantir la sécurité des individus. Dans ce cadre, la liberté est
compromise, mais elle est remplacée par la sécurité, ce qui, selon Hobbes, est plus important pour la
préservation de l'ordre social.

A Pinverse, John Locke, dans Deux #raités du gouvernement civil (1689), affirme que la liberté naturelle est
un droit fondamental. Pour Locke, la liberté consiste a étre maitre de ses propres actes, a disposer de
ses biens et de sa personne sans étre soumis a la domination d’un autre. Il voit dans I’Etat un moyen de
protéger ces droits, notamment la propriété. I’Etat, selon Locke, doit étre limité, et sa principale
fonction est de préserver les libertés individuelles. Locke insiste sur la séparation des pouvoirs, et le role
de I'Etat est de garantir un cadre juridique dans lequel les individus peuvent jouir de leurs libertés sans
empiéter sur celles des autres.

Jean-Jacques Rousseau, dans Dx Contrat Social (1762), va plus loin dans la réflexion sur la liberté, en
introduisant la notion de "volonté générale". Pour Rousseau, la liberté authentique ne réside pas dans la
simple absence de contraintes, mais dans I'obéissance a des lois qu'on s’est soi-méme données. La
liberté est ainsi entendue comme Pautonomie de Iindividu, en accord avec le bien commun. I Etat,
concu comme une institution fondée sur le contrat social, doit permettre a chaque citoyen de participer
a I’élaboration de la volonté générale, garantissant ainsi la liberté politique et 'égalité entre les membres
de la société.

Avec 'avenement de la démocratie moderne, la question de la liberté se pose sous un nouveau jour. Des

philosophes comme Isaiah Berlin ont distingué entre deux types de liberté : la « liberté négative », qui

19]



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

est l'absence de contraintes extérieures, et la « liberté positive », qui est la capacité de I'individu a agir
selon sa propre volonté rationnelle et a réaliser son potentiel. La liberté négative est liée a la limitation
du pouvoir de I’Etat, tandis que la liberté positive est liée a la possibilité pour l'individu de participer
pleinement a la vie politique et sociale.

Dans le contexte de I’Etat moderne, la liberté est un ¢quilibre délicat entre 'autonomie individuelle et
les besoins collectifs. I'Etat doit étre suffisamment fort pour garantir la liberté et I'égalité des citoyens,
tout en étant suffisamment limité pour ne pas empiéter sur les libertés individuelles. Les constitutions
modernes, comme celles des Etats-Unis ou de la France, cherchent a protéger les libertés individuelles
tout en reconnaissant que I'Etat a un réle crucial a jouer pour maintenir Pordre, la sécurité et la justice.

Si I’Etat est concu pour protéger la liberté, il doit aussi établir des limites a cette liberté. Ces limites sont
généralement définies par le droit, qui veille a ce que la liberté de chacun ne nuise pas a celle des autres.
C’est ainsi que, dans une démocratie, les citoyens doivent respecter les lois de I'Etat, mais ces lois
doivent elles-mémes respecter les principes de liberté et d’égalité. La question de savoir ou placer la
frontiére entre lintervention de PEtat et la liberté individuelle reste un débat central, notamment en ce
qui concerne des enjeux contemporains comme la surveillance de masse, les libertés économiques, ou
encore la liberté d’expression.

Les fondements de I'Etat : I'égalité

Les fondements de I'Etat reposent sur des principes essentiels qui assurent son légitimité et sa stabilité.
Parmi ces principes, I'égalité et occupe une place centrale, car elle touche directement aux rapports
entre les individus et a I'organisation de la société. On distingue I’égalité et I’équité car elles véhiculent
des idées distinctes qui, dans leur articulation, soulignent les tensions inhérentes a la création d’un Etat

juste et harmonieux.

Iégalité, dans le contexte politique, désigne la condition selon laquelle tous les individus, en tant qu’étre
humains ou citoyens d’'un méme Etat, sont traités de maniére égale par la loi, quels que soient leur sexe,
leur origine sociale, leur religion ou leurs convictions. ’idée d’égalité trouve ses racines dans les pensées
philosophiques et politiques des Lumicres, ou elle est percue comme un principe nécessaire a
I’émancipation de lindividu. La Déclaration des droits de I'homme et du citoyen de 1789 en France en est une
illustration manifeste, en énoncant dans son article 1° que « les hommes naissent et demeurent libres et
égaux en droits ». Dans cette vision, l'égalité est synonyme de non-discrimination et de liberté
individuelle.

Cependant, Iégalité dans un Ftat moderne ne se limite pas a I'égalité devant la loi. Elle englobe
également I’égalité des chances, qui fait référence a laccés équitable aux opportunités sociales,
économiques et politiques. L'égalité des chances cherche a réduire les obstacles sociaux qui empéchent
certains groupes de bénéficier des mémes possibilités que d’autres, qu'il s'agisse de l'acces a 1'éducation,
a Pemploi ou a la santé. Cela implique un cadre juridique et politique qui cherche a niveler les inégalités
sociales pour donner a chacun la possibilité de réussir, indépendamment de ses origines.

L’équité, en revanche, se distingue de I’égalité par son approche plus nuancée et contextuelle des
relations sociales. Tandis que I’égalité exige un traitement identique de tous les citoyens, Iéquité
reconnait que des inégalités préexistantes peuvent exister et qu’elles doivent étre corrigées pour garantir
une véritable justice sociale. I’équité cherche a adapter les lois et les politiques en fonction des

[10]



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

situations particulicres des individus ou des groupes afin de compenser les désavantages sociaux,
économiques ou historiques dont certains peuvent étre victimes.

Cette approche se traduit concrétement par des politiques de redistribution des richesses, d’accessibilité
accrue a des services publics (comme la santé, ’éducation, ou le logement), et par la mise en place de
mesures spécifiques visant a favoriser certains groupes sociaux ou ethnies défavorisées. Par exemple, les
politiques de discrimination positive, comme les quotas, sont des applications pratiques de I'équité, dans
la mesure ou elles visent a corriger les déséquilibres structurels en matiere de représentation ou d'acces
a certaines opportunités.

1équité peut également étre percue a travers le prisme de la reconnaissance des différences. I’Etat doit
non seulement traiter tous ses citoyens de maniere égale, mais aussi s'assurer que ceux qui partagent des
particularités sociales, culturelles ou économiques aient la possibilité de participer pleinement a la
société. Cela inclut la reconnaissance des droits des minorités, des personnes handicapées, des
populations marginalisées, et des efforts pour les inclure de maniere significative dans le processus
politique, économique et social.

La relation entre égalité et équité souleve des questions fondamentales dans le cadre de 'organisation de
I'Etat. I2égalité absolue, dans laquelle tous les citoyens sont traités exactement de la méme manicre,
peut sembler juste en théorie. Cependant, cette approche néglige les disparités sociales et économiques
qui existent dans la société. L'équité, quant a elle, permet de reconnaitre ces disparités et d’adopter des
mesures compensatoires, mais elle souléve la question de savoir jusqu'ot I'Etat doit intervenir pour
rétablir un certain équilibre sans, pour autant, créer de nouvelles injustices ou inégalités.

Les sociétés modernes sont souvent confrontées a la nécessité de trouver un juste milieu entre ces deux
principes. Les débats politiques contemporains, qu'il s'agisse des réformes fiscales, des systemes de
santé universels ou des politiques d'éducation, sont souvent centrés sur cette tension entre égalité et
équité. Par exemple, un Etat peut chercher a garantir ’égalité des droits en offrant des services égaux a
tous ses citoyens, tout en mettant en place des mesures d’équité pour soutenir les individus ou les
groupes défavorisés qui sont victimes d’inégalités historiques ou structurelles.

Dans la théorie politique moderne, la question de I’égalité et de équité trouve également son écho dans
des concepts comme ceux de John Rawls. Dans la Théorie de la justice (1971), Rawls propose un modéle
de justice basé sur I'« équité », ou il présente le principe de « différence » : des inégalités sociales et
économiques sont justifiées uniquement si elles profitent aux plus désavantagés de la société. Rawls
insiste sur idée quun Etat juste doit non seulement garantir des droits égaux a ses citoyens, mais aussi
leur offrir des opportunités égales pour accéder a un bien-étre et a une qualité de vie décente.

Les fondements de I'Etat : la sécurité

La sécurité est percue comme la condition nécessaire a la préservation de lordre social et a la
protection des citoyens contre les menaces internes et externes. Elle repose sur 'idée que I’Etat doit
garantir la stabilité, prévenir les conflits et assurer la paix afin de permettre a la société de se développer
de maniére harmonieuse. Le role primordial de I'Etat est de maintenir 'ordre public, d'assurer la
tranquillité et de garantir la sécurité des individus et des biens. Depuis les premiers théoriciens du
contrat social, comme Thomas Hobbes et Jean-Jacques Rousseau, la sécurité a été identifiée comme un
des principaux motifs de la formation de I’Etat. Pour Hobbes, Iétat de nature est caractérisé par une

[11]



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

« guerre de tous contre tous », un état de violence et d’insécurité totale ou la vie humaine est « solitaire,
misérable, brutale et courte ». Ainsi, la création de I'Etat, 4 travers le contrat social, permet de céder une
partie de ses libertés individuelles en échange de la sécurité fournie par un pouvoir central fort (le
Léviathan), qui garantit la paix et la stabilité. De cette maniére, I'Etat devient le garant de la sécurité
contre les violences extérieures, mais aussi des conflits internes entre citoyens. Dans cette logique, la
sécurité ne se limite pas uniquement a la protection contre les menaces extérieures, comme les invasions
étrangeres ou le terrorisme. Elle inclut également la préservation de l'ordre intérieur, la lutte contre la
criminalité, la gestion des crises sociales, et la garantie des droits fondamentaux. La sécurité s’étend
également a la protection de l'intégrité de I'Etat lui-méme, c’est-a-dire a la stabilité du pouvoir central et
au maintien de la cohésion sociale.

Pour répondre a ces exigences, I’Etat met en place diverses institutions et mécanismes. Les forces de
police, les forces armées, les services de renseignement et la justice sont les principaux instruments a la
disposition de 'Etat pour assurer la sécurité. Les lois sont également un pilier de la sécurité, car elles
permettent de définir et de réguler le comportement des citoyens, tout en organisant la répression des
actes criminels ou délictueux. L’un des grands défis de 'Etat moderne réside dans I’équilibre a trouver
entre sécurité et libertés individuelles. Si I'Etat doit garantir la protection des citoyens, il doit aussi
respecter les droits et les libertés fondamentales des individus. L’'intensification de la surveillance et des
mesures de sécurité, notamment en réponse aux menaces terroristes, souleve des questions cruciales sur
les dérives potentielles du pouvoir, comme I’atteinte a la vie privée, la liberté d’expression ou encore la
liberté de circulation.

La notion de sécurité est au cceur du contrat social théorisé par Rousseau. Pour Rousseau, la formation
de I'Etat est une réponse aux menaces pesant sur Iindividu dans un état de nature ou régnent les
inégalités et I'insécurité. Cependant, contrairement a Hobbes, Rousseau envisage une sécurité qui ne
résulte pas d’un pouvoir autoritaire, mais d’un contrat fondé sur la volonté générale et la souveraineté
populaire. I Etat, a travers ce contrat, est légitime tant qu’il garantit la sécurité de tous les citoyens, mais
il doit aussi préserver leur liberté en respectant leur participation active dans les décisions politiques.
Ainsi, la sécurité dans I’Etat moderne n’est pas uniquement une question de défense contre I’extérieur
ou de maintien de l'ordre intérieur. Elle implique également la création d’un environnement stable et
prévisible ou les citoyens peuvent vivre en toute tranquillité, tout en étant assurés que leurs droits et
libertés seront respectés.

A Téchelle internationale, la sécurité devient une question complexe qui dépasse les frontiéres
nationales. I’Etat souverain, tout en garantissant la sécurité de ses citoyens, doit également prendre en
compte les risques globaux, comme les conflits internationaux, le terrorisme transnational ou encore les
catastrophes environnementales. Des institutions comme les Nations unies (ONU) ou I'Union
européenne (UE) ont été créées pour assurer une forme de sécurité collective et pour réguler les
relations internationales dans un monde globalisé. I’Etat, en ce sens, ne peut plus se voir comme une
entité isolée, mais doit envisager des politiques de sécurité qui prennent en compte les enjeux mondiaux
et qui participent a la stabilité internationale.

Dans le monde contemporain, la notion de sécurité a pris une dimension nouvelle avec '’émergence de
nouvelles formes de menaces. Le cyberespace, par exemple, a introduit des vulnérabilités inédites en
maticre de sécurité, avec les cyberattaques, le vol de données et la manipulation de I'information. Les
crises économiques, les déreglements climatiques et les pandémies mondiales sont également des défis

[12]



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

pour I’Etat, qui doit trouver des moyens efficaces de protéger la société face a des menaces qui ne
connaissent pas de frontiéres.

La sécurité devient également un enjeu de justice sociale. Les inégalités économiques et sociales peuvent
engendrer des tensions internes et affecter la cohésion sociale. Ainsi, un Etat doit non seulement
sécuriser son territoire contre les menaces extérieures, mais aussi travailler a la sécurité sociale et

économique de ses citoyens en réduisant les inégalités et en favorisant I'inclusion.

[13]



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

2. La démocratie et les autres formes de gouvernement

L’un des enjeux majeurs de la réflexion en philosophie politique est de déterminer ce qui rend légitime
le pouvoir de I’Etat. Pourquoi accepterons-nous de nous soumettre a un gouvernement, a un ensemble
de regles, parfois contraignantes, imposées par cette entité ? Est-ce un besoin naturel inscrit dans la
nature humaine ou bien une construction sociale issue d’un contrat volontaire entre individus ? La
question des origines de I’Etat touche a des débats philosophiques profonds qui interrogent aussi bien
les fondements moraux du pouvoir que la maniére dont il s’exerce. Ainsi, interroger les fondements de
IEtat revient 4 se pencher 4 la fois sur ses origines mais aussi sur la maniére dont il est percu comme
légitime par ceux qu’il gouverne.

Le concept de gouvernement renvoie a l'action d’organiser et de diriger une communauté politique
(gouverner). Dans ce cadre, il est essentiel de distinguer les différentes formes de gouvernement pour
mieux comprendre les spécificités de chaque forme en général, et de la démocratie en particuliere. 11
s’agit donc d’interroger les conditions nécessaires au fonctionnement de I’Etat ainsi que les apports et
les limites inhérentes a chaque forme de gouvernement. Gouverner signifie donc orienter et organiser
les actions d’une société, a travers les institutions et les lois. Cela implique une relation d’autorité

légitime entre gouvernants et gouvernés.

Les typologies classiques

La classification des formes de gouvernement permet de comprendre les différentes manicres
d’organiser le pouvoir dans une société. Cette typologie aide a identifier les principes qui guident les
régimes politiques, ainsi que leurs forces et leurs dérives. Depuis DI'Antiquité, on distingue
traditionnellement trois formes principales de gouvernement : la monarchie (gouvernement d’un seul),
Iaristocratie (gouvernement des meilleurs) et la démocratie (gouvernement du peuple). Cette typologie,
bien qu’exprimée avec des termes variés, est reprise notamment par Aristote. Dans les Politiques, il
propose une classification similaire, identifiant trois régimes justes : la monarchie, I'aristocratie et la
démocratie. Cependant, selon Aristote, chaque forme de gouvernement peut se corrompre. La
monarchie dérive en tyrannie, le pouvoir absolu et corrompu d’un seul. L’aristocratie dérive en
oligarchie, le gouvernement dun petit groupe cherchant son intérét particulier. La démocratie,
caractérisée par la liberté et 'égalité, dérive en démagogie, une situation caractérisée manipulation des
foules.

Aristote,

https://etudes.cjfa.cu/lessons/dc-i-lecon-n-6-les-formes-de-gouvernements/
Aristote, Politigues

Typologies modernes

Les classifications contemporaines ne se basent plus sur le nombre de détenteurs du pouvoir, mais sur
la maniere dont les droits et libertés des individus sont protégés. Hans Kelsen établit une distinction
entre 'autocratie et la démocratie en s’appuyant sur le degré d’autonomie dans 'adoption des normes.
Selon lui, une société est démocratique lorsque les individus obéissent aux regles qu’ils ont eux-mémes

[14]



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

contribué a élaborer. A T'inverse, dans une autocratie, les individus sont exclus de tout processus de
création normative, les lois leur étant imposées de maniere hétéronome.

Par ailleurs, d’autres penseurs en philosophie politique opposent le totalitarisme et le libéralisme. Cette
distinction repose sur I’étendue du controle exercé sur les droits et libertés : le totalitarisme se
caractérise par une emprise totale sur tous les aspects de la vie sociale et individuelle, tandis que le
libéralisme valorise la protection des libertés fondamentales et la limitation des pouvoirs de I’Etat.

La division des pouvoirs : un principe fondamental de la démocratie

La division des pouvoirs, ou séparation des pouvoirs, est un principe central des régimes démocratiques.
Son objectif est de prévenir les abus en limitant la concentration du pouvoir entre les mains d'une seule
personne ou institution. Cette théorie, qui trouve ses origines dans la pensée de I'Antiquité, a été
développée et formalisée par Montesquieu dans De lesprit des lois (1748).

La division des pouvoirs repose sur I'idée que le pouvoir doit étre réparti entre plusieurs fonctions

distinctes :

* Le pouvoir législatif est chargé de faire les lois (aujourd’hui en France : Président de la
République et Gouvernement).

* Le pouvoir exécutif est chargé d’appliquer les lois (aujourd’hui en France : Assemblée nationale
et Sénat).

* Le pouvoir judiciaire est chargé d’interpréter les lois et de régler les litiges (aujourd’hui en
France : Conseil constitutionnel et systéme judiciaire).

La liberté politique ne peut étre garantie que si ces trois pouvoirs sont séparés et s’équilibrent
mutuellement. Montesquieu analyse les systemes politiques de son époque, notamment la monarchie
francaise et la monarchie parlementaire anglaise. Il affirme que la concentration des pouvoirs mene a la
tyrannie, tandis que leur séparation protege les libertés des citoyens. Montesquieu résume ce principe
ainsi : « C'est une expérience éternelle que tout homme qui a du pouvoir est porté a en abuser ; il va
jusqu’a ce qu’il trouve des limites ». (De lesprit des lozs, Livre X1, chapitre 4). Pour lui, la séparation des
pouvoirs doit étre accompagnée d’un systeme de freins et contrepoids permettant a chaque pouvoir de
controler les autres : le pouvoir législatif doit surveiller I'exécutif, tout en étant limité par un droit de
veto ; Pexécutif applique les lois mais n’en dispose pas de linitiative ; le pouvoir judiciaire doit rester
indépendant, agissant comme arbitre entre les autres pouvoirs. Cependant, la séparation des pouvoirs
n’est pas toujours parfaitement appliquée a cause de conflits entre les pouvoirs (notamment exécutif
et le 1égislatif, souvent dans les régimes présidentiels) et pour une concentration excessive du pouvoir,
notamment lorsque exécutif peut dominer les autres pouvoirs, menagant ’équilibre démocratique.

La démocratie

Ia démocratie athénienne, instaurée a partir des réformes de Clisthéne au VI® siecle avant notre ére,
constitue une expérience politique sans précédent dans lhistoire de 'humanité. Elle repose sur un
principe clé: la participation directe des citoyens au pouvoir législatif et exécutif. Les citoyens
d’Athenes ne se contentaient pas d’élire des représentants ; ils exercaient eux-mémes les fonctions
essentielles de la vie politique. Chaque citoyen avait le droit de s’exprimer et de voter sur les questions
politiques majeures, comme les décisions de guerre, la gestion des finances publiques ou les réformes

[15]



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

institutionnelles. La démocratie athénienne privilégiait ainsi I'idée d’une égalité politique (isonomie) et
d’une liberté de parole (isegoria), ou chaque voix comptait. La démocratie athénienne a posé les bases de
concepts politiques fondamentaux, comme P'égalité devant la loi et la participation des citoyens, mais
demeure un modele imparfait aux yeux de notre époque.

En effet, la démocratie athénienne, méme si directe, elle avait ses limites : seuls les hommes libres, ayant
accompli leur service militaire et nés de parents athéniens, pouvaient participer. Cette définition excluait
une grande partie de la population : les femmes, les esclaves, les méteques (étrangers résidant a
Atheénes) et les jeunes citoyens. On estime qu’environ 10 a 15 % de la population totale d’Athenes avait
le statut de citoyen. Si Athenes valorisait I'engagement politique, cette participation reposait
paradoxalement sur une société hiérarchisée et inégalitaire. La gestion des affaires publiques était
rendue possible par la présence d’une main-d’ceuvre servile et d’une classe de météques qui prenaient
en charge une grande partie du travail économique. Les citoyens, dégagés des contraintes matérielles,
pouvaient ainsi se consacrer pleinement a la vie publique. Les femmes, quant a elles, étaient également
exclues de la vie politique et confinées a des roles domestiques. Cette limitation, critiquée aujourd’hui,
reflétait néanmoins les mentalités de I’époque, ou la politique était percue comme une sphere

exclusivement masculine.

Evolutions modernes des formes démocratiques

La démocratie, dans son évolution depuis 'Antiquité, a adopté différentes formes pour s’adapter aux
besoins et contraintes des sociétés modernes. Deux modeles principaux se distinguent aujourd’hui : la
démocratie représentative et la démocratie participative. Les démocraties modernes tentent aujourd’hui
de concilier ces deux modeles pour répondre aux attentes d’une population désireuse de participer
davantage aux décisions tout en maintenant une gouvernance efficace. Cette hybridation reste un défi
majeur pour les systemes politiques contemporains.

Dans la démocratie représentative, les citoyens déleguent leur pouvoir a des représentants élus pour
prendre des décisions en leur nom. Ce systeme repose sur le principe de souveraineté populaire, tout en
reconnaissant les limites pratiques d’une démocratie directe dans les Ftats modernes, caractérisés par
une population nombreuse et des territoires étendus. Le modele majoritaire, qui domine actuellement,
privilégie la prise de décisions par des élus issus de la majorité des suffrages. Ce type de démocratie
garantit I'efficacité et la continuité de P'action publique, mais souléve des critiques concernant le risque
d’une déconnexion entre les représentants et les citoyens.

Face aux limites percues de la démocratie représentative, des initiatives de démocratie participative
émergent pour renforcer 'implication directe des citoyens dans les décisions publiques. Ce modele
cherche a compléter la représentation par des dispositifs ou les citoyens peuvent intervenir dans
I’élaboration ou la gestion des politiques publiques. Un exemple concret de démocratie participative est
celui des budgets participatifs, ou les citoyens d’une commune ou d’un quartier décident directement de
'atfectation d’une partie du budget local. Ce systeme vise a rapprocher les individus des institutions, a
accroitre leur confiance en elles et a enrichir le processus démocratique par une diversité de
perspectives.

|16



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

Critiques de la démocratie : la tyrannie de la majorité

Dans son ouvrage De /a démocratie en Ameérigue (1835-1840), Alexis de Tocqueville analyse les forces et les
faiblesses des démocraties modernes, en particulier celle des Etats-Unis. Si Tocqueville admire Iesprit
d’égalité et la participation citoyenne propres a ce systeme, il met en garde contre une menace
inhérente : la tyrannie de la majorité. Selon lui, dans une démocratie, la souveraineté populaire peut
conduire a une domination du plus grand nombre sur les minorités. La majorité, en détenant le pouvoir
de faire la loi, risque d’imposer ses valeurs, ses intéréts et ses décisions, au détriment des libertés
individuelles et des droits des minorités. Ce danger est amplifié par une tendance a I'uniformisation, ou
I’égalité devient une obsession qui érode les différences légitimes entre les individus.

Tocqueville écrit ainsi : « Je ne connais pas de despotisme plus complet que celui qui laisse au plus
grand nombre la puissance absolue de faire la loi et qui remet a la majorité le soin de juger les actes
d’autrui ». Pour lui, une démocratie saine doit donc étre équilibrée par des contre-pouvoirs : une justice
indépendante, des institutions solides, une presse libre, et un respect scrupuleux des libertés
fondamentales. Ces garde-fous permettent de protéger les droits des minorités et de garantir que la
quéte d’égalité ne se fasse pas au détriment de la liberté individuelle.

Podcast | Faut-il se soumettre a la majorité ? https://wwwradiofrance.fr/franceculture/podcasts/les-chemins-de-la-
hilosophie/tocqueville-2-4-faut-il-se-soumettre-a-la-majorite-9154840

La crise des démocraties contemporaines

Dans le contexte actuel on peut affirmer que les démocraties des pays occidentaux relévent des défis
importants. Deux exemples, notamment, permettent dillustrer ces difficultés : le Brexit et le
phénomene du populisme. Ces deux phénomenes soulignent les limites et les risques inhérents a la
démocratie, notamment lorsqu’elle est confrontée a des sociétés fragmentées et a des choix complexes,
et les risques, déja préconisés par Aristote, de dérive démagogique. Le défi qu’ils représentent pourrait
aussi représenter 'occasion de repenser les pratiques démocratiques en conciliant participation directe,
transparence et expertise institutionnelle, afin de répondre aux besoins des citoyens tout en évitant les
exces et les divisions.

Le Brexit, décidé par référendum en juin 2016, illustre les défis et les limites d’un recours direct a la
démocratie dans des sociétés complexes. Par une majorité de 51,9 %, les citoyens britanniques ont
choisi de quitter 'Union européenne, une décision aux implications économiques, sociales et politiques
majeures. Ce référendum met en lumiere plusieurs paradoxes : a) le choix présenté aux électeurs — rester
ou quitter I'Union européenne — réduisait un sujet aux multiples facettes a une réponse binaire et de
nombreux citoyens n’avaient pas une compréhension claire des conséquences a long terme ; b) la
campagne a été marquée par la désinformation, avec des débats autour du Brexit nourris de slogans
simplistes et parfois trompeurs, tels que la promesse d’un financement accru pour le systéme de santé
britannique grace aux économies réalisées par la sortie de 'UE ; ¢) le résultat a exacerbé les divisions au
sein de la société britannique, notamment entre jeunes et vieux, villes et campagnes, et différentes
nations du Royaume-Uni. Le Brexit montre ainsi comment un mécanisme démocratique direct peut
engendrer des décisions qui dépassent la capacité des institutions a en gérer les conséquences. Ce cas
souleve des questions sur l'utilisation du référendum dans des contextes ou les enjeux techniques et

émotionnels sont intimement liés.

[17]


https://www.radiofrance.fr/franceculture/podcasts/les-chemins-de-la-philosophie/tocqueville-2-4-faut-il-se-soumettre-a-la-majorite-9154840
https://www.radiofrance.fr/franceculture/podcasts/les-chemins-de-la-philosophie/tocqueville-2-4-faut-il-se-soumettre-a-la-majorite-9154840

organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

Le populisme refléte les tensions croissantes entre gouvernés et gouvernants. A travers des leaders ou
des mouvements qui prétendent incarner la volonté du « peuple », le populisme critique les élites
percues comme déconnectées des réalités populaires et des préoccupations quotidiennes. Plusieurs
facteurs nourrissent cette méfiance. Les citoyens ont le sentiment que les parlements, gouvernements et
organismes internationaux servent davantage les intéréts des élites économiques et politiques que ceux
des populations. En plus, dans des sociétés ou les écarts de richesse et les inégalités d’opportunités
augmentent, le populisme offre une réponse simpliste, en pointant du doigt les élites comme
responsables. Ce phénomene est favorisé par 'amplification des médias et des réseaux sociaux, des
caisses de résonance qui souvent jouent sur les émotions et la polarisation de l'information. Le
populisme ainsi questionne la capacité des démocraties représentatives a répondre aux attentes des
citoyens, a réduire les inégalités et a maintenir la confiance dans les institutions.

[18]



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

Enjeux contemporains : la justice sociale

La réflexion de John Rawls, notamment 2a travers le concept de voile d'ignorance et ses principes de
justice, offre un cadre théorique pour articuler la distinction entre ce qui est légal et ce qui est légitime.
Le probleme posée par John Rawls concerne les principes sur lesquels se fonde une société juste. 11
définit ainsi la société :

[...] une société est une association, plus ou moins autosuffisante, de personnes qui dans
leurs  relations réciproques  reconnaissent certaines regles de  conduite comme
obligatoires, et qui, pour la plupart, agissent en conformité avec elles. [T], I, § 1, p. 30]

Or, nous dirons quune société est bien ordonnée lorsquelle n’est pas seulement congue
pour favoriser le bien de ses membres, mais lorsqu’elle est aussi déterminée par une
conception publique de la justice. [ibidem, p. 31]

Et voici sa conception de la justice, entendue comme justice sociale :

Bien entendu, les sociétés existantes sont rarement bien ordonnées en ce sens, car ce qui est juste
et injuste est habituellement ’objet d’un débat. Les hommes ne sont pas d’accord sur les principes
qui devraient définir les termes de base de leur association. Cependant, nous pouvons dire, en
dépit de ce désaccord, qu’ils ont chacun une conception de la justice, c’est-a-dire qu’ils
comprennent le besoin d’un ensemble caractéristique de principes et son préts a les défendre ; ces
principes permettent de fixer les droits et les devoirs de base et déterminer ce qu’ils pensent étre la
répartition adéquate des avantages et des charges de la coopération sociale. C’est pourquoi il
semble naturel de considérer le concept de justice comme étant distinct des diverses conceptions
de la justice et comme étant défini par le réle quont en commun ces différents ensembles de

principes, ces différentes conceptions de la justice. Ceux qui ont des conceptions différentes de la
justice peuvent alors, malgré tout, étre d’accord sur le fait que des institutions sont justes quand on
ne fait aucune distinction arbitraire entre les personnes dans la fixation des droits et des devoirs de

base, et quand les régles déterminent un équilibre adéquat entre des revendications concurrentes 2
I'égard des avantages de la vie sociale. Les hommes peuvent étre d’accord sur cette description de

ce que sont des justes institutions ; en effet, les notions de distinction arbitraire et d’équilibre
adéquat, qui sont comprises dans le concept de justice, sont laissées ouvertes a l'interprétation de
chacun, selon ses propres principes de la justice. [ibidem, p. 31-32]

Pour nous, I'objet premier de la justice, c’est la structure de base de la société ou, plus exactement,
la facon dont les institutions sociales les plus importantes répartissent les droits et les devoirs
fondamentaux et déterminent la répartition des avantages tirés de la coopération sociale. Par
institutions les plus importantes, jentends la constitution politique et les principales structures
socio-économiques [ibidem, §2, p. 33]

Une conception de la justice fournit donc, en premier lieu, un critére pour évaluer les aspects
distributifs de la structure de base de la société. [ibidem. p. 33]

Cadre du probléme

Déterminer le fondement d’une société juste en conciliant liberté et égalité. Ces deux principes sont-ils
antithétiques et dialectiques ou une synthese est-elle possible ?

Pour répondre a ces questions, Rawls présente « une conception de la justice qui généralise et porte a
un plus haut niveau d’abstraction la théorie bien connue du contrat social » [T], I, § 3, p. 37]. 1l s’inspire

[19]



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

en particulier de Kant (nature raisonnable et impératif catégorique), Locke (libéralisme, libertés) et

Rousseau (accord mutuel, volonté populaire).

Pour concilier liberté et égalité, Rawls affirme I'importance de ces deux criteres : 1) pas de distinctions
arbitraires entre les hommes ; 2) équilibre entre revendications arbitraires et avantages de la vie sociale.

Premicre idée : écarter les théories utilitaristes et conséquentialistes. I.idée de justice procédurale est
solidaire de l'idée d’équité et se réalise dans les processus utilisés pour distribuer les ressources et
résoudre, voire éviter, les conflit sociaux. En ce sens, ce ne sont pas les conséquences qui intéressent
Rawls, ni I'idée de maximisation du bien (surtout quand il comporte des conséquences négatives pour
une partie de la populations, souvent les plus démunis), mais la réalité de la société dans son devenir.
Une société est juste z et maintenant si elle respecte les principes de justice sur lesquels elle se fonde. La
justice procédurale rawlsienne est une forme de justice inchoative : elle se réalise dans ses actes, dans ses
décisions qui sont inspirés des principes généraux, universels, publics, ordonnés et irrévocables.

égalitarisme Losers Middle class Winners utilitarisme
120 40 40 40
20 60 120 210
50 65 85

Le voile d'ignorance comme outil de lIégitimation des lois

Rawls propose que, sous le voile d'ignorance, les individus ignorent leur position sociale, leurs talents
ou leurs préférences personnelles. Ce procédé vise a garantir lI'impartialité et I'équité dans I’élaboration
des principes de justice. Les lois établies dans ces conditions seraient légitimes, car elles respectent les
intéréts fondamentaux de tous, indépendamment des positions spécifiques des individus. En revanche,
dans le cadre réel, une loi peut étre légale (respecter les procédures établies), mais manquer de légitimité
si elle favorise des intéréts particuliers ou discrimine certaines catégories de citoyens.

Le voile d’ignorance peut fonctionner comme expérience de pensée, parce qu’il permet d’écarter
pendant un moment (tout moment) ce qui oppose les hommes. Le présupposé sur lequel se base le
raisonnement de Rawls est que les hommes mis dans une « position originelle » d’ignorance pourront
formuler des choix rationnels et raisonnables qui visent I’établissement d’une société juste. Clest

pourquoi :

« il est tout a fait improbable que des personnes se considérant elles-mémes comme
égales, ayant le droit d’exprimer leurs revendications les wunes vis-a-vis de autres,
consentent a un principe qui puisse exiger une diminution des perspectives de vie de
certains, simplement au nom de la plus grande quantité d’avantages dont jouiraient les
autres » (T] .1, §3).

En méme temps, il pense que

« le principe d’utilité est incompatible avec une conception de la coopération sociale

entre des personnes égales en vue de leur avantage mutuel. Ce principe est en

120



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

contradiction avec lidée de réciprocité implicite dans le concept d’une société bien
ordonnée » [ibid.].

Les deux principes de justice et leur rapport au légal et au légitime

En premier lien : chaque personne doit avoir un droit égal an systéme le plus étendu de libertés de base égales ponr
tous qui soit compatible avec le méme systéme pour les autres.

En second lien : les inégalités sociales et économiques doivent étre organisées de fagon a ce que, a la fois, (a) l'on
puisse raisonnablement s'attendre a ce qu'elles soient a 'avantage de chacun, (b) qu'elles soient attachées a des
positions et d des fonctions ouvertes a tous. [T, 1, § 11, p. 91]

Premier principe : libertés égales pour tous.

Rawls insiste sur le fait que la liberté doit étre garantie de maniére égale. Une loi limitant cette liberté,
méme si elle est légale, ne serait pas légitime selon ce principe.
Exemple : une législation autorisant des discriminations ethniques ou religieuses pourrait étre 1égale dans
certains contextes, mais serait injustifiable au regard du principe de liberté égale.

Second principe : égalité des chances (équité) et principe de différence.

Les lois qui organisent des inégalités sociales ou économiques sont admissibles uniquement si elles
bénéficient aux plus désavantagés. Une loi légale mais ne respectant pas ce critere manquerait de
légitimité.

Exemple : des politiques fiscales qui favorisent exclusivement les plus riches seraient contraires a ce
principe, méme si elles respectent la 1égalité institutionnelle.

La légitimité comme critére supérieur au légal selon Rawls

Rawls suggere que les institutions et les lois ne sont justes que dans la mesure ou elles respectent les
principes fondamentaux de justice. Cela implique que la légitimité précede et fonde la 1égalité. En
pratique, cela donne un critere pour évaluer les lois existantes : sont-elles conformes aux principes qui
auraient été choisis sous le voile d’ignorance ?

Une critique implicite des lois injustes

La réflexion de Rawls peut étre utilisée pour justifier la désobéissance civile, lorsque des lois 1égales sont
percues comme illégitimes.

Exemple : Martin Luther King, en s’opposant aux lois ségrégationnistes, invoquait des principes proches
de ceux de Rawls, dénongant une légalité en contradiction avec la légitimité morale et universelle de
Pégalité.

Vers une réconciliation des notions

Le cadre théorique rawlsien pousse a penser un systeme juridique ou la légalité découle de la légitimité,
en s’assurant que chaque loi respecte les principes de justice définis sous le voile d’ignorance.

En ce sens, Rawls montre que la légalité ne suffit pas : elle doit étre ancrée dans une légitimité
universelle qui transcende les intéréts particuliers et les circonstances historiques.

La réflexion de Rawls aide a concilier légal et légitime en posant une exigence : toute loi (Iégal) doit
pouvoir étre justifiée comme légitime selon les principes de justice fondamentaux. Cette approche

|21]



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

permet de critiquer les lois qui, bien que légales, s’écartent des idéaux d’équité et d’impartialité
nécessaires a une société juste.

122]



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

Conclusion | Revient-il & 'Etat de décider de ce qui est juste ?

123



	Syllabus
	Période
	Objectifs généraux
	Connaissances
	Compétences
	Résultats attendus
	Prérequis
	Références au programme
	Méthodes d’enseignement
	Évaluation

	Formes politiques du vivre ensemble
	Une distinction importante : État et nation
	L’État-nation : un modèle historique dominant
	États multinationaux
	Nations sans État


	Une nation sans État est une communauté qui partage une identité culturelle ou historique mais n’a pas de structure étatique propre.
	La légitimité de l’État : avec ou sans fondement national
	1. L’origine de l’État
	L’État comme prolongement naturel de la société
	La distinction entre polis et État
	L’homme comme animal politique

	L’État comme construction sociale : l’idée contractualiste
	Hobbes, l’état de nature comme un état de guerre
	Rousseau, l’état de nature est pacifique mais inefficace

	Actualité du débat
	Les théories néocontractualistes contemporaines

	Les fondements de l’État : l’idée de justice
	Les fondements de l’État : la liberté
	Les fondements de l’État : l’égalité
	Les fondements de l’État : la sécurité

	2. La démocratie et les autres formes de gouvernement
	Les typologies classiques
	Aristote,

	Typologies modernes
	La division des pouvoirs : un principe fondamental de la démocratie

	La démocratie
	Évolutions modernes des formes démocratiques
	Critiques de la démocratie : la tyrannie de la majorité
	La crise des démocraties contemporaines


	Enjeux contemporains : la justice sociale
	Cadre du problème
	Le voile d'ignorance comme outil de légitimation des lois
	Les deux principes de justice et leur rapport au légal et au légitime
	La légitimité comme critère supérieur au légal selon Rawls
	Une critique implicite des lois injustes
	Vers une réconciliation des notions
	Conclusion | Revient-il à l’État de décider de ce qui est juste ?



