
III. Éthique et intuitions morales

La sollicitude, une éthique des relations mutuelles

Notre pari, c’est qu’il est possible de creuser sous la couche de l’obligation et de rejoindre un sens 
éthique qui n’est pas à ce point enfoui sous les normes qu’il ne puisse être invoqué comme recours  
lorsque ces normes deviennent à leur tour muettes face à des cas de conscience indécidables. C’est  
pourquoi il nous importe tant de donner à la sollicitude un statut plus fondamental que l’obéissance au 
devoir. Ce statut est celui d’une spontanéité bienveillante, intimement liée à l’estime de soi au sein de la  
visée de la vie « bonne ». C’est du fond de cette spontanéité bienveillante que le recevoir s’égale au 
donner de l’assignation à responsabilité, sous la guise de la reconnaissance par le soi de la supériorité de  
l’autorité qui lui enjoint d’agir selon la justice. Cette égalité n’est certes pas celle de l’amitié, où le donner  
et  le  recevoir  s’équilibrent  par  hypothèse.  Elle  compense plutôt  la  dissymétrie  initiale,  résultant  du 
primat de l’autre dans la situation d’instruction, par le mouvement en retour de la reconnaissance.

Quelle  est  alors,  à  l’autre  extrémité  du  spectre  de  la  sollicitude,  la  situation  inverse  de  celle  de 
l’instruction par l’autre sous la figure du maître de justice ? Et quelle inégalité nouvelle se donne-t-elle là 
à compenser ? La situation inverse de l’injonction est la souffrance. L’autre est maintenant cet être 
souffrant dont nous n’avons cessé de marquer la place en creux dans notre philosophie de l’action, en 
désignant l’homme comme agissant et souffrant.  La souffrance n’est pas uniquement définie par la 
douleur physique, ni même par la douleur mentale, mais par la diminution, voire la destruction de la  
capacité d’agir, du pouvoir-faire, ressenties comme une atteinte à l’intégrité du soi. Ici, l’initiative, en 
termes précisément de pouvoir-faire, semble revenir exclusivement au soi qui donne sa sympathie, sa 
compassion, ces termes étant pris au sens fort du souhait de partager la peine d’autrui. Confronté à 
cette bienfaisance, voire à cette bienveillance, l’autre paraît réduit à la condition de seulement recevoir.  
En un sens, il  en est bien ainsi.  Et c’est de cette façon que le souffrir-avec se donne, en première 
approximation, pour l’inverse de l’assignation à responsabilité par la voix de l’autre. Et, d’une autre  
manière que dans le cas précédent, une sorte d’égalisation survient, dont l’autre souffrant est l’origine, 
grâce à quoi la sympathie est préservée de se confondre avec la simple pitié, où le soi jouit secrètement 
de se savoir épargné. Dans la sympathie vraie, le soi, dont la puissance d’agir est au départ plus grande  
que celle de son autre, se retrouve affecté par tout ce que l’autre souffrant lui offre en retour. Car il  
procède de l’autre souffrant un donner qui n’est précisément plus puisé dans sa puissance d’agir et  
d’exister,  mais  dans  sa  faiblesse  même.  C’est  peut-être  là  l’épreuve  suprême de  la  sollicitude,  que 
l’inégalité  de  puissance  vienne  à  être  compensée  par  une  authentique  réciprocité  dans  l’échange, 
laquelle, à l’heure de l’agonie, se réfugie dans le murmure partagé des voix ou l’étreinte débile de mains 
qui se serrent.

Paul Ricoeur, Soi-même comme un autre [1990]

Questions
a. L’éthique de la sollicitude, si elle a des affinités avec les autres points de vue méta-éthiques, elle se caractérise aussi  
par  son  opposition  aux  partis  pris  que  l’on  peut  percevoir  dans  chacun  d’eux.  Montrer  ces  affinités  et  ces  
oppositions à partir du texte de Ricœur.
b. A-t-on le devoir de prendre soin de l’autre ? Peut-on aimer quelqu’un par devoir ? Répondre à ces questions en 
utilisant les éléments du texte.

5

10

15

20

25

30



Introduction explication de texte [idées principales et structure de l’argumentation]

Dans cet extrait de Soi-même comme un autre, Paul Ricœur explore les dynamiques de l’échange et de la 
réciprocité  dans  des  situations  marquées  par  l’inégalité  entre  les  individus  et  fait  du  concept  de 
« sollicitude »  la  modalité  fondamentale  des  relations  humaines.  Le  texte  soulève  le  problème  de 
comment concilier l’inégalité inhérente à certaines situations humaines avec une véritable réciprocité 
dans la relation, sans réduire l'autre à une position de simple passivité. Ricœur défend l'idée que la  
sollicitude,  en  tant  que  « spontanéité  bienveillante  fondée  sur  l’estime  de  soi  et  la  visée  de  la  vie 
"bonne" »,  permet  de  dépasser  l’inégalité  initiale  dans  les  relations  humaines  pour  atteindre  une 
authentique réciprocité, même dans des contextes où l’autre est diminué, comme dans la souffrance. La 
sollicitude, comme fondement éthique, permet de dépasser les dissymétries inhérentes aux relations 
humaines  et  établit  une  réciprocité  qui  ne  repose  pas  sur  l’égalité  des  forces,  mais  sur  une 
reconnaissance mutuelle, où la faiblesse de l’autre devient une source de don et de transformation pour 
le soi.
L’auteur commence par creuser sous la dimension normative du devoir pour établir un fondement 
éthique plus profond. Il montre que la sollicitude dépasse l'obligation morale et ouvre à une forme de 
justice  plus  intime  et  personnelle.  Il  décrit  d’abord  une  dynamique  où  la  dissymétrie  initiale  est  
compensée par la reconnaissance mutuelle, bien que cette relation ne soit pas celle de l’amitié. Ensuite 
l’auteur explore ensuite une situation inverse : celle où l'autre est réduit à la souffrance, définie comme 
une atteinte à sa capacité d’agir. Ici, le rôle actif  revient au soi, qui offre sa compassion et son souhait  
de partager la peine de l’autre. Cependant, l’autre souffrant, bien que dans une position de réception,  
donne également quelque chose au soi, non pas en raison de sa puissance d’agir, mais précisément à 
travers sa faiblesse. L’auteur finit par affirmer que la sollicitude permet une réciprocité authentique, 
même dans des situations d’inégalité, comme en témoigne le « partage silencieux de la souffrance » dans 
des moments extrêmes, tels que l’agonie. Cette réciprocité préserve la sympathie de dérives comme la 
simple pitié, où le soi pourrait jouir égoïstement de sa propre supériorité.



a. L’éthique de la sollicitude, si elle a des affinités avec les autres points de vue méta-éthiques, elle se caractérise aussi  
par  son  opposition  aux  partis  pris  que  l’on  peut  percevoir  dans  chacun  d’eux.  Montrer  ces  affinités  et  ces  
oppositions à partir du texte de Ricœur.

L'éthique de la sollicitude proposée par Paul Ricoeur se distingue par sa profondeur relationnelle et son 
ancrage dans la reconnaissance mutuelle, mais elle entretient des affinités et des oppositions avec les 
approches classiques comme celles d'Aristote, des stoïciens/épicuriens, et de Kant. Voici une analyse 
comparée.

Affinités et oppositions avec Aristote
La vie bonne : Ricœur rejoint Aristote dans l’idée que l’éthique vise la « vie bonne », orientée vers la 
réalisation  du  potentiel  humain.  La  sollicitude  s’inscrit  dans  cette  visée  en  mettant  en  avant  la 
bienveillance et l'estime de soi.  
Importance de la relation : Aristote valorise l’amitié (philia) comme une vertu éthique fondamentale, 
impliquant  réciprocité  et  partage.  De  manière  similaire,  Ricœur  insiste  sur  une  forme  de  relation 
égalitaire malgré les dissymétries initiales.  
Inégalité dans l’amitié : Aristote limite l’amitié authentique aux égaux, tandis que Ricœur propose une 
sollicitude  qui  transcende  les  inégalités,  y  compris  dans  des  relations  profondément  asymétriques 
(comme avec l'autre souffrant).  
Primat de la vertu individuelle : Chez Aristote, la vertu est une disposition personnelle et rationnelle, 
tandis que chez Ricœur, elle découle d’une interaction et de la reconnaissance de l’autre, marquant une  
éthique plus relationnelle.

Affinités et oppositions avec les stoïciens et épicuriens
Sagesse  et  autonomie :  Les  stoïciens  et  épicuriens,  comme  Ricœur,  mettent  en  avant  une  forme 
d'autonomie éthique fondée sur une vie rationnelle et apaisée. Ricœur partage cette aspiration à une 
harmonie entre soi et autrui dans une perspective éthique.  
Compassion  et  modération :  L’éthique  épicurienne  appelle  à  limiter  les  passions  nuisibles  et  à 
rechercher un équilibre émotionnel. Ricœur valorise également une compassion mesurée, évitant qu'elle 
se réduise à de la simple pitié.
Indépendance versus dépendance relationnelle : Les stoïciens prônent une autonomie radicale face aux 
aléas de la vie et aux relations, tandis que Ricœur affirme que l’éthique émerge dans et par la relation  
avec autrui, particulièrement dans des situations de vulnérabilité.  
Le  rôle  de  la  souffrance :  Les  stoïciens  cherchent  à  transcender  la  souffrance  par  l’indifférence 
rationnelle (apatheia), alors que Ricœur valorise la souffrance comme un lieu d’échange et de réciprocité.

Affinités et oppositions avec Kant
Respect de la personne : Ricœur rejoint Kant sur l’idée fondamentale que chaque individu est une fin en 
soi. La sollicitude respecte cette dignité humaine, notamment dans le cadre de la souffrance.  
Dimension universelle: L’éthique kantienne repose sur des principes universels (impératif  catégorique). 
De manière analogue, la sollicitude chez Ricœur aspire à dépasser les particularismes pour embrasser 
une dimension universelle de l'humain.  
Primat du devoir versus primat de la sollicitude : Pour Kant, l’éthique est avant tout une obéissance au 
devoir  rationnel.  Ricœur  rejette  ce  primat  et  propose  de  fonder  l’éthique  sur  une  « spontanéité 
bienveillante », antérieure aux normes et obligations.  



La place des sentiments : Kant se méfie des inclinations et des émotions dans la moralité, les jugeant 
subjectives. Ricœur, au contraire, donne une place essentielle à la compassion et à la sympathie dans 
l’éthique de la sollicitude.  
Asymétrie relationnelle : Kant traite autrui comme un égal rationnel et moral, mais Ricœur inclut des 
situations où l’autre est vulnérable, incapable d’agir, et où la réciprocité se manifeste autrement (comme 
dans le cas de l'autre souffrant).

Critique des morales traditionnelles (affinités et opposition avec Nietzsche)
Ricœur, tout comme Nietzsche, critique les morales universelles et impersonnelles. Nietzsche dénonce 
particulièrement la morale chrétienne et son rejet de la vie, qu’il voit comme une expression de la «  vie 
déclinant ». Ricœur, bien que moins radical, cherche à dépasser l’obligation pure en mettant en avant  
une éthique plus fondamentale basée sur la sollicitude et la bienveillance.  
Chez Nietzsche, la morale authentique s’enracine dans l’affirmation de la vie et dans la puissance d’agir.  
Ricœur partage cette orientation vitale, en faisant de la sollicitude une manière d'exalter la « visée d’une 
vie bonne » en lien avec l’estime de soi et le respect de l’autre.  
Tous deux rejettent l'idée que l’éthique puisse être fondée sur des normes fixes et abstraites. Nietzsche 
prône une éthique personnelle et créative, tandis que Ricœur privilégie une éthique flexible qui prend en 
compte les contextes relationnels et la vulnérabilité de l’autre.
Chez  Nietzsche,  l’autre  est  avant  tout  un  acteur  de  la  lutte  pour  la  puissance  et  l’autonomie.  La 
compassion, selon lui, est une faiblesse qui affaiblit à la fois celui qui souffre et celui qui aide. Nietzsche 
valorise la volonté de puissance, un idéal d’autonomie et de dépassement de soi.  Au contraire, chez 
Ricœur, l’autre est central dans l’éthique. La vulnérabilité, loin d’être une faiblesse, est un lieu privilégié  
de  rencontre  et  d’échange.  La  compassion  devient  un  vecteur  de  réciprocité  et  une  force 
transformatrice pour le soi et pour l’autre.  
En ce qui concerne la souffrance, chez Nietzsche elle est inévitable et doit être sublimée pour renforcer  
l’individu.  La  morale  des  faibles  (comme  la  morale  chrétienne)  transforme  la  souffrance  en 
ressentiment, alors qu’elle devrait être l’occasion de grandir. En revanche, chez Ricœur, la souffrance est 
un  appel  à  la  responsabilité  et  à  la  sollicitude.  Elle  n’est  pas  un  obstacle  à  surmonter  mais  une  
opportunité d’instaurer une relation authentique basée sur la compassion et la reconnaissance mutuelle. 
Il y a encore deux oppositions en ce qui concerne la position individualiste de Nietzsche, selon lequel  
l’éthique  est  fondamentalement  individualiste,  et  la  position  de  Ricœur  qui  prône  la  dimension 
relationnelle  de  l’éthique,  qui  ne  se  limite  pas  à  l’individu  mais  s’inscrit  dans  un  réseau 
d’interdépendances, marqué par la reconnaissance et la réciprocité.  L’idéal nietzschéen est celui du  
surhomme, capable de créer ses propres valeurs et de dépasser les conditionnements sociaux. En ce 
sens, la justice, comme la pitié, est souvent une construction des faibles pour contenir les forts. C’est 
pourquoi, Nietzsche critique la pitié comme une émotion dégradante qui nivelle les différences. Au 
contraire, pour Ricœur, la justice est une extension de la sollicitude et repose sur l’idée d’une égalité 
fondamentale,  même  dans  les  situations  asymétriques.  La  pitié,  lorsqu’elle  est  transcendée  par  la  
compassion vraie, devient un moteur d’échange et de transformation éthique.

Affinités et oppositions entre l'éthique de la sollicitude de Paul Ricoeur et la Règle d'or
La Règle d'or, formulée sous des variantes comme « Fais à autrui ce que tu voudrais qu'on te fasse » ou 
« Ne fais  pas  à  autrui  ce  que  tu  ne  voudrais  pas  qu'on te  fasse »,  constitue  un principe  universel 
d'éthique  relationnelle.  Paul  Ricœur  en  explore  implicitement  des  aspects  dans  son  concept  de 
sollicitude,  mais  il  s'en  écarte  sur  certains  points  fondamentaux.  La  Règle  d’or  et  l’éthique  de  la  
sollicitude partagent une aspiration commune : fonder les relations humaines sur le respect mutuel et la 
bienveillance. Cependant, là où la Règle d’or s’appuie sur une réciprocité symétrique et une universalité 



abstraite,  Ricoeur  introduit  une  profondeur  affective  et  une  prise  en  compte  des  asymétries 
relationnelles. 
La Règle d'or repose sur une éthique de la réciprocité. Elle vise à équilibrer les relations humaines en 
instituant un respect mutuel, en reconnaissant dans l’autre une égalité fondamentale.  Ricœur, à travers 
la  notion  de  sollicitude,  valorise  également  une  réciprocité.  Bien  qu’il  reconnaisse  les  asymétries 
relationnelles  (notamment  entre  le  souffrant  et  celui  qui  offre  sa  compassion),  il  montre  que  ces 
inégalités peuvent être compensées par un échange authentique, basé sur le don et le recevoir.  
Les deux éthiques reconnaissent l’autre comme un égal : la Règle d’or, dans son essence, invite à se 
mettre à la place de l’autre et à considérer ses intérêts comme égaux aux siens ; chez Ricoeur, cette 
reconnaissance de l’autre est au cœur de la sollicitude, qui implique une bienveillance et une attention au 
bien-être de l’autre, en partant d’une estime de soi qui s’ouvre à l’altérité.  
Une troisième affinité concerne le caractère universel de deux idées : la Règle d’or, par son caractère 
simple et intuitif, aspire à une portée universelle. Elle s’adresse à tout être humain sans distinction ; la 
sollicitude telle qui est conçue par Ricœur, bien qu’il ne postule pas une universalité rigide, est envisagée  
comme un mouvement fondamental de l’éthique humaine, ancré dans la visée d’une vie "bonne" en  
communauté.  
Si on peut penser à des éléments de rupture entre la Règle d’Or et la sollicitude, on peut se concentrer 
sur les différences en termes de complexité relationnelle, sur les limites des deux principes. La Règle  
d’or suppose une symétrie entre soi et autrui : ce que je voudrais pour moi, je le désire également pour  
l’autre.  Ricœur, en revanche, insiste sur les asymétries dans les relations humaines, notamment face à la 
souffrance. Dans ces situations, l’autre peut être réduit à un état de pur récepteur, mais sa faiblesse  
même devient  une  forme de  don.  La  sollicitude  ne  cherche  pas  une  stricte  équivalence  mais  une  
compensation des déséquilibres.  
En même temps,  la  Règle  d’or,  en  tant  que  principe  général,  peut  manquer  de  nuances  face  aux 
situations concrètes.  Elle  ne distingue pas entre les  différents contextes relationnels  ou les besoins 
spécifiques des individus. Tandis que Ricœur dépasse cette abstraction en intégrant la singularité des 
relations humaines. Par exemple, il distingue l’injonction de justice (qui établit une asymétrie verticale) 
de la compassion (qui introduit une égalité par le partage de la souffrance).  
Or, si la Règle d’or repose sur une logique rationnelle d'équilibre moral et invite à projeter ses attentes  
sur  l’autre ;  Ricœur,  quant  à  lui,  place  la  « spontanéité  bienveillante »  au  cœur  de  son  éthique.  La 
sollicitude ne se limite pas à un calcul rationnel mais émane d’un mouvement affectif  profond, où la  
compassion et la sympathie deviennent des forces motrices. 
Finalement,  du point de leurs dimensions temporelles,  la  Règle d’or s’énonce comme un impératif  
intemporel, applicable immédiatement, tandis, la sollicitude est un processus dynamique, ancré dans la 
durée. Elle suppose une transformation progressive du soi et de ses relations à travers des expériences  
de souffrance et de reconnaissance. En ce sens, la sollicitude de Ricœur pourrait être vue comme une 
profondeur herméneutique de la Règle d’or, adaptée à la complexité des relations humaines.



b. A-t-on le devoir de prendre soin de l’autre ? Peut-on aimer quelqu’un par devoir ? Répondre à ces questions en 
utilisant les éléments du texte.

Le texte de Paul Ricœur apporte des éléments de réflexion à ces deux questions en opposant deux  
dimensions de l’éthique : l’obéissance au devoir et la spontanéité bienveillante. Il distingue la sollicitude, 
une éthique fondée sur la bienveillance et l’estime de soi, d’une stricte moralité fondée sur des normes 
extérieures ou des impératifs rigides.
Dans le texte, Ricœur ne rejette pas le devoir, mais il le replace dans une hiérarchie où la sollicitude 
occupe  une  position  fondamentale.  Selon  lui,  les  normes  et  les  obligations  morales,  bien 
qu’importantes,  peuvent  être  insuffisantes  face  à  des  situations  complexes,  comme  les  « cas  de 
conscience  indécidables ».  Ricœur  suggère  que  le  soin  apporté  à  autrui  ne  doit  pas  être  motivé 
seulement  par  une  obéissance  extérieure  à  des  règles,  mais  par  une  « spontanéité  bienveillante » 
enracinée dans l'estime de soi. Prendre soin de l’autre découle d’un élan éthique profond, lié à la visée 
de  la  vie  "bonne".  Le  devoir  de  prendre  soin  peut  être  compris  comme  une  conséquence  de  la  
sollicitude, mais il ne doit pas en devenir la seule justification. Ricœur souligne que la reconnaissance  
mutuelle transcende la logique normative. Pour Ricoeur, la souffrance de l’autre impose une injonction 
implicite à agir avec compassion. Cependant, cette injonction n'est pas vécue comme un « devoir » au 
sens  kantien,  mais  comme un appel  à  répondre  à  l'altérité  dans  sa  vulnérabilité.  Ce n'est  pas  une  
obligation abstraite mais une réponse affective et personnelle.
Ricœur critique donc une conception de l’éthique qui réduit l’amour ou la sollicitude à un impératif 
moral.  On peut  distinguer  deux  formes  d’amour  ou  de  soin :   l’amour  fondé  sur  le  devoir  et  la 
spontanéité bienveillante. La première forme d’amour se configure comme obéissance à une norme,  
comme dans  l’impératif  catégorique  kantien,  pourrait  imposer  d’aimer  ou  de  respecter  autrui  par 
principe,  sans  que  cela  engage  une  véritable  bienveillance  ou  un  affect  sincère.  En  revanche,  la 
spontanéité  bienveillante  valorise  une  forme  d’amour  qui  émane  de  l’estime  de  soi  et  de  la  
reconnaissance mutuelle,  plutôt que d’une contrainte extérieure. Aimer par devoir seul risquerait de 
devenir mécanique et dépourvu de sincérité.  
Le texte illustre que dans certaines situations (comme face à la souffrance), la réciprocité parfaite de  
l’amour est impossible. Cependant, même dans une relation dissymétrique, l’amour ou la sollicitude 
n’est pas une froide obligation : il s’agit d’un engagement affectif  qui naît du lien à l’autre.  On peut 
donc considérer qu'il y a un devoir éthique de prendre soin de l’autre, mais ce devoir ne doit pas être  
perçu comme une simple obligation extérieure.  Il  doit  être enraciné dans une sollicitude sincère et 
spontanée. En effet, l’idée d’aimer quelqu’un par devoir seul semble contradictoire avec la notion même 
d’amour. L’amour authentique ne peut être réduit à une norme : il naît d’un élan personnel et affectif 
qui dépasse la contrainte morale. Ainsi, la perspective offerte par Ricoeur réconcilie l’éthique du devoir  
et celle de l’amour en montrant que le devoir ne peut véritablement s’accomplir qu’en prenant racine 
dans une bienveillance spontanée et profonde.


	La sollicitude, une éthique des relations mutuelles

