10

15

20

25

30

IIl. Ethique et intuitions morales

La sollicitude, une éthique des relations mutuelles

Notre pari, c’est qu’il est possible de creuser sous la couche de l’obligation et de rejoindre un sens
> q g ]
éthique qui n’est pas a ce point enfoui sous les normes qu’il ne puisse étre invoqué comme recours
lorsque ces normes deviennent a leur tour muettes face a des cas de conscience indécidables. C’est
pourquoi il nous importe tant de donner a la sollicitude un statut plus fondamental que obéissance au
devoir. Ce statut est celui d’une spontanéité bienveillante, intimement liée a Pestime de soi au sein de la
b
visée de la vie « bonne ». C’est du fond de cette spontanéité bienveillante que le recevoir s’égale au
donner de I’assignation a responsabilité, sous la guise de la reconnaissance par le soi de la supériorité de
g > g
Pautorité qui lui enjoint d’agir selon la justice. Cette égalité n’est certes pas celle de 'amitié, ou le donner
q ] g ] g p >
et le recevoir s’équilibrent par hypothese. Elle compense plutot la dissymétrie initiale, résultant du
primat de l'autre dans la situation d’instruction, par le mouvement en retour de la reconnaissance.

Quelle est alors, a lautre extrémité du spectre de la sollicitude, la situation inverse de celle de
I'instruction par Pautre sous la figure du maitre de justice ? Et quelle inégalité nouvelle se donne-t-elle 1a
a compenser ? La situation inverse de l'injonction est la souffrance. L’autre est maintenant cet étre
souffrant dont nous n’avons cessé de marquer la place en creux dans notre philosophie de I'action, en
désignant ’homme comme agissant et souffrant. La souffrance n’est pas uniquement définie par la
douleur physique, ni méme par la douleur mentale, mais par la diminution, voire la destruction de la
capacité d’agir, du pouvoir-faire, ressenties comme une atteinte a 'intégrité du soi. Ici, I'initiative, en
termes précisément de pouvoir-faire, semble revenir exclusivement au soi qui donne sa sympathie, sa
compassion, ces termes étant pris au sens fort du souhait de partager la peine d’autrui. Confronté a
cette bienfaisance, voire a cette bienveillance, 'autre parait réduit a la condition de seulement recevoir.
En un sens, il en est bien ainsi. Et c’est de cette facon que le souffrir-avec se donne, en premicre
approximation, pour l'inverse de I’assignation a responsabilité par la voix de l'autre. Et, d’'une autre
maniere que dans le cas précédent, une sorte d’égalisation survient, dont 'autre souffrant est l'origine,
grace a quoi la sympathie est préservée de se confondre avec la simple pitié, ou le soi jouit secrétement
de se savoir épargné. Dans la sympathie vraie, le soi, dont la puissance d’agir est au départ plus grande
que celle de son autre, se retrouve affecté par tout ce que l'autre souffrant lui offre en retour. Car il
procede de lautre souffrant un donner qui n’est précisément plus puisé dans sa puissance d’agir et
d’exister, mais dans sa faiblesse méme. Clest peut-étre 1a 'épreuve supréme de la sollicitude, que
I'inégalité de puissance vienne a étre compensée par une authentique réciprocité dans I’échange,
laquelle, a ’heure de I'agonie, se réfugie dans le murmure partagé des voix ou Pétreinte débile de mains
qui se serrent.

Paul Ricoeut, Soi-méme comme un antre [1990]

Questions

a. I’éthique de la sollicitude, si elle a des affinités avec les autres points de vue méta-éthiques, elle se caractérise aussi
par son opposition aux partis pris que 'on peut percevoir dans chacun d’eux. Montrer ces affinités et ces
oppositions a partir du texte de Ricceur.

b. A-t-on le devoir de prendre soin de I'autre ? Peut-on aimer quelqu’un par devoir ? Répondre a ces questions en
utilisant les éléments du texte.



Introduction explication de texte [idées principales et structure de ’argumentation]

Dans cet extrait de Soi-méme comme un autre, Paul Ricceur explore les dynamiques de I’échange et de la
réciprocité dans des situations marquées par l'inégalité entre les individus et fait du concept de
«sollicitude » la modalité fondamentale des relations humaines. Le texte souléve le probléme de
comment concilier I'inégalité inhérente a certaines situations humaines avec une véritable réciprocité
dans la relation, sans réduire l'autre a une position de simple passivité. Ricceur défend l'idée que la
sollicitude, en tant que « spontanéité bienveillante fondée sur 'estime de soi et la visée de la vie
"bonne" », permet de dépasser I'inégalité initiale dans les relations humaines pour atteindre une
authentique réciprocité, méme dans des contextes ou l'autre est diminué, comme dans la souffrance. La
sollicitude, comme fondement éthique, permet de dépasser les dissymétries inhérentes aux relations
humaines et établit une réciprocité qui ne repose pas sur Iégalité des forces, mais sur une
reconnaissance mutuelle, ou la faiblesse de 'autre devient une source de don et de transformation pour
le soi.

L’auteur commence par creuser sous la dimension normative du devoir pour établir un fondement
¢thique plus profond. Il montre que la sollicitude dépasse 1'obligation morale et ouvre a une forme de
justice plus intime et personnelle. Il décrit d’abord une dynamique ou la dissymétrie initiale est
compensée par la reconnaissance mutuelle, bien que cette relation ne soit pas celle de amitié. Ensuite
l'auteur explore ensuite une situation inverse : celle ou l'autre est réduit a la souffrance, définie comme
une atteinte a sa capacité d’agir. Ici, le réle actif revient au soi, qui offre sa compassion et son souhait
de partager la peine de 'autre. Cependant, l'autre souffrant, bien que dans une position de réception,
donne également quelque chose au soi, non pas en raison de sa puissance d’agir, mais précisément a
travers sa faiblesse. L’auteur finit par affirmer que la sollicitude permet une réciprocité authentique,
méme dans des situations d’inégalité, comme en témoigne le « partage silencieux de la souffrance » dans
des moments extrémes, tels que ’agonie. Cette réciprocité préserve la sympathie de dérives comme la
simple pitié, ou le soi pourrait jouir égoistement de sa propre supériorité.



a. L’éthique de la sollicitude, si elle a des affinités avec les autres points de vue méta-éthiques, elle se caractérise aussi
par son opposition aux partis pris que 'on peut percevoir dans chacun d’eux. Montrer ces affinités et ces
oppositions a partir du texte de Ricceur.

L'éthique de la sollicitude proposée par Paul Ricoeur se distingue pat sa profondeur relationnelle et son
ancrage dans la reconnaissance mutuelle, mais elle entretient des affinités et des oppositions avec les
approches classiques comme celles d'Aristote, des stoiciens/épicuriens, et de Kant. Voici une analyse
comparée.

Affinités et oppositions avec Aristote

La vie bonne : Ricceur rejoint Aristote dans I'idée que I’éthique vise la « vie bonne », orientée vers la
réalisation du potentiel humain. La sollicitude s’inscrit dans cette visée en mettant en avant la
bienveillance et I'estime de soi.

Importance de la relation : Aristote valorise 'amitié (philia) comme une vertu éthique fondamentale,
impliquant réciprocité et partage. De manicre similaire, Ricceur insiste sur une forme de relation
égalitaire malgré les dissymétries initiales.

Inégalité dans 'amitié : Aristote limite 'amitié authentique aux égaux, tandis que Ricceur propose une
sollicitude qui transcende les inégalités, y compris dans des relations profondément asymétriques
(comme avec l'autre souffrant).

Primat de la vertu individuelle : Chez Aristote, la vertu est une disposition personnelle et rationnelle,
tandis que chez Ricceur, elle découle d’une interaction et de la reconnaissance de 'autre, marquant une
éthique plus relationnelle.

Affinités et oppositions avec les stoiciens et épicuriens
Sagesse et autonomie : Les stoiciens et épicuriens, comme Ricceur, mettent en avant une forme

d'autonomie éthique fondée sur une vie rationnelle et apaisée. Ricceur partage cette aspiration a une
harmonie entre soi et autrui dans une perspective éthique.

Compassion et modération : I’éthique épicurienne appelle a limiter les passions nuisibles et a
rechercher un équilibre émotionnel. Ricceur valorise également une compassion mesurée, évitant qu'elle
se réduise a de la simple pitié.

Indépendance versus dépendance relationnelle : Les stoiciens pronent une autonomie radicale face aux
aléas de la vie et aux relations, tandis que Ricceur affirme que I’éthique émerge dans et par la relation
avec autrui, particuli¢rement dans des situations de vulnérabilité.

Le role de la souffrance: Les stoiciens cherchent a transcender la souffrance par lindifférence
rationnelle (apatheia), alors que Ricceur valorise la souffrance comme un lieu d’échange et de réciprocité.

Affinités et oppositions avec Kant

Respect de la personne : Ricceur rejoint Kant sur I'idée fondamentale que chaque individu est une fin en
soi. La sollicitude respecte cette dignité humaine, notamment dans le cadre de la souffrance.

Dimension universelle: I.’éthique kantienne repose sur des principes universels (impératif catégorique).
De maniere analogue, la sollicitude chez Ricceur aspire a dépasser les particularismes pour embrasser
une dimension universelle de I'humain.

Primat du devoir versus primat de la sollicitude : Pour Kant, I’éthique est avant tout une obéissance au
devoir rationnel. Ricceur rejette ce primat et propose de fonder Iéthique sur une « spontanéité
bienveillante », antérieure aux normes et obligations.



La place des sentiments : Kant se méfie des inclinations et des émotions dans la moralité, les jugeant
subjectives. Ricceur, au contraire, donne une place essentielle a la compassion et a la sympathie dans
I’éthique de la sollicitude.

Asymétrie relationnelle : Kant traite autrui comme un égal rationnel et moral, mais Ricceur inclut des
situations ou l'autre est vulnérable, incapable d’agir, et ou la réciprocité se manifeste autrement (comme
dans le cas de l'autre souffrant).

Critique des morales traditionnelles (affinités et opposition avec Nietzsche)

Riceeur, tout comme Nietzsche, critique les morales universelles et impersonnelles. Nietzsche dénonce
particuliecrement la morale chrétienne et son rejet de la vie, qu’il voit comme une expression de la « vie
déclinant ». Ricceur, bien que moins radical, cherche a dépasser I'obligation pure en mettant en avant
une éthique plus fondamentale basée sur la sollicitude et la bienveillance.

Chez Nietzsche, la morale authentique s’enracine dans l'affirmation de la vie et dans la puissance d’agir.
Ricceur partage cette orientation vitale, en faisant de la sollicitude une maniere d'exalter la « visée d’une
vie bonne » en lien avec 'estime de soi et le respect de Iautre.

Tous deux rejettent I'idée que I’éthique puisse étre fondée sur des normes fixes et abstraites. Nietzsche
prone une éthique personnelle et créative, tandis que Ricceur privilégie une éthique flexible qui prend en
compte les contextes relationnels et la vulnérabilité de l'autre.

Chez Nietzsche, lautre est avant tout un acteur de la lutte pour la puissance et 'autonomie. La
compassion, selon lui, est une faiblesse qui affaiblit a la fois celui qui souffre et celui qui aide. Nietzsche
valorise la volonté de puissance, un idéal d’autonomie et de dépassement de soi. Au contraire, chez
Ricceur, Pautre est central dans I’éthique. La vulnérabilité, loin d’étre une faiblesse, est un lieu privilégié
de rencontre et d’échange. La compassion devient un vecteur de réciprocité et une force
transformatrice pour le soi et pour 'autre.

En ce qui concerne la souffrance, chez Nietzsche elle est inévitable et doit étre sublimée pour renforcer
I'individu. La morale des faibles (comme la morale chrétienne) transforme la souffrance en
ressentiment, alors qu’elle devrait étre occasion de grandir. En revanche, chez Ricceur, la souffrance est
un appel a la responsabilité et a la sollicitude. Elle n’est pas un obstacle a surmonter mais une
opportunité d’instaurer une relation authentique basée sur la compassion et la reconnaissance mutuelle.

Il y a encore deux oppositions en ce qui concerne la position individualiste de Nietzsche, selon lequel
Iéthique est fondamentalement individualiste, et la position de Ricceur qui prone la dimension
relationnelle de Déthique, qui ne se limite pas a lindividu mais s’inscrit dans un réseau
d’interdépendances, marqué par la reconnaissance et la réciprocité. L’idéal nietzschéen est celui du
surhomme, capable de créer ses propres valeurs et de dépasser les conditionnements sociaux. En ce
sens, la justice, comme la pitié, est souvent une construction des faibles pour contenir les forts. Cest
pourquoi, Nietzsche critique la pitié comme une émotion dégradante qui nivelle les différences. Au
contraire, pour Ricceur, la justice est une extension de la sollicitude et repose sur I'idée d’une égalité
fondamentale, méme dans les situations asymétriques. La pitié, lorsqu’elle est transcendée par la
compassion vraie, devient un moteur d’échange et de transformation éthique.

Affinités et oppositions entre I'éthique de la sollicitude de Paul Ricoeur et la Reégle d'or

La Regle d'or, formulée sous des variantes comme « Fais a autrui ce que tu voudrais qu'on te fasse » ou
«Ne fais pas a autrui ce que tu ne voudrais pas qu'on te fasse », constitue un principe universel
d'éthique relationnelle. Paul Ricceur en explore implicitement des aspects dans son concept de
sollicitude, mais il s'en écarte sur certains points fondamentaux. La Reégle d’or et éthique de la
sollicitude partagent une aspiration commune : fonder les relations humaines sur le respect mutuel et la

bienveillance. Cependant, 1a ou la Regle d’or s’appuie sur une réciprocité symétrique et une universalité



abstraite, Ricoeur introduit une profondeur affective et une prise en compte des asymétries
relationnelles.

La Regle d'or repose sur une éthique de la réciprocité. Elle vise a équilibrer les relations humaines en
instituant un respect mutuel, en reconnaissant dans I'autre une égalité fondamentale. Ricceur, a travers
la notion de sollicitude, valorise également une réciprocité. Bien quil reconnaisse les asymétries
relationnelles (notamment entre le souffrant et celui qui offre sa compassion), il montre que ces
inégalités peuvent étre compensées par un échange authentique, basé sur le don et le recevoir.

Les deux éthiques reconnaissent I'autre comme un égal : la Reégle d’or, dans son essence, invite a se
mettre a la place de I'autre et a considérer ses intéréts comme égaux aux siens ; chez Ricoeur, cette
reconnaissance de 'autre est au cceur de la sollicitude, qui implique une bienveillance et une attention au
bien-étre de I'autre, en partant d’une estime de soi qui s’ouvre a altérité.

Une troisi¢me affinité concerne le caractere universel de deux idées : la Regle d’or, par son caractere
simple et intuitif, aspire a une portée universelle. Elle s’adresse a tout étre humain sans distinction ; la
sollicitude telle qui est congue par Ricceur, bien qu’il ne postule pas une universalité rigide, est envisagée
comme un mouvement fondamental de I’éthique humaine, ancré dans la visée d’'une vie "bonne" en
communauté.

Si on peut penser a des éléments de rupture entre la Regle d’Or et la sollicitude, on peut se concentrer
sur les différences en termes de complexité relationnelle, sur les limites des deux principes. La Regle
d’or suppose une symétrie entre soi et autrui : ce que je voudrais pour moi, je le désire également pour
lautre. Ricceur, en revanche, insiste sur les asymétries dans les relations humaines, notamment face a la
souffrance. Dans ces situations, l'autre peut étre réduit a un état de pur récepteur, mais sa faiblesse
méme devient une forme de don. Ia sollicitude ne cherche pas une stricte équivalence mais une
compensation des déséquilibres.

En méme temps, la Régle d’or, en tant que principe général, peut manquer de nuances face aux
situations concretes. Elle ne distingue pas entre les différents contextes relationnels ou les besoins
spécifiques des individus. Tandis que Ricceur dépasse cette abstraction en intégrant la singularité des
relations humaines. Par exemple, il distingue I'injonction de justice (qui établit une asymétrie verticale)
de la compassion (qui introduit une égalité par le partage de la souffrance).

Or, si la Regle d’or repose sur une logique rationnelle d'équilibre moral et invite a projeter ses attentes
sur lautre ; Ricceur, quant a lui, place la « spontanéité bienveillante » au cceur de son éthique. La
sollicitude ne se limite pas a un calcul rationnel mais émane d’'un mouvement affectif profond, ou la
compassion et la sympathie deviennent des forces motrices.

Finalement, du point de leurs dimensions temporelles, la Régle d’or s’énonce comme un impératif
intemporel, applicable immédiatement, tandis, la sollicitude est un processus dynamique, ancré dans la
durée. Elle suppose une transformation progressive du soi et de ses relations a travers des expériences
de souffrance et de reconnaissance. En ce sens, la sollicitude de Ricceur pourrait étre vue comme une
profondeur herméneutique de la Regle d’or, adaptée a la complexité des relations humaines.



b. A-t-on le devoir de prendre soin de 'autre ? Peut-on aimer quelqu’un par devoir ? Répondre a ces questions en
utilisant les éléments du texte.

Le texte de Paul Ricceur apporte des éléments de réflexion a ces deux questions en opposant deux
dimensions de I’éthique : 'obéissance au devoir et la spontanéité bienveillante. Il distingue la sollicitude,
une éthique fondée sur la bienveillance et I'estime de soi, d’une stricte moralité fondée sur des normes
extérieures ou des impératifs rigides.

Dans le texte, Ricceur ne rejette pas le devoir, mais il le replace dans une hiérarchie ou la sollicitude
occupe une position fondamentale. Selon lui, les normes et les obligations morales, bien
quimportantes, peuvent étre insuffisantes face a des situations complexes, comme les « cas de
conscience indécidables ». Ricceur suggere que le soin apporté a autrui ne doit pas étre motivé
seulement par une obéissance extérieure a des regles, mais par une « spontanéité bienveillante »
enracinée dans I'estime de soi. Prendre soin de I'autre découle d’un élan éthique profond, lié a la visée
de la vie "bonne". Le devoir de prendre soin peut étre compris comme une conséquence de la
sollicitude, mais il ne doit pas en devenir la seule justification. Ricceur souligne que la reconnaissance
mutuelle transcende la logique normative. Pour Ricoeur, la souffrance de l'autre impose une injonction
implicite a agir avec compassion. Cependant, cette injonction n'est pas vécue comme un « devoir » au
sens kantien, mais comme un appel a répondre a l'altérité dans sa vulnérabilité. Ce n'est pas une
obligation abstraite mais une réponse affective et personnelle.

Ricceur critique donc une conception de I’éthique qui réduit Pamour ou la sollicitude a un impératif
moral. On peut distinguer deux formes d’amour ou de soin: Pamour fondé sur le devoir et la
spontanéité bienveillante. La premicre forme d’amour se configure comme obéissance a une norme,
comme dans Pimpératif catégorique kantien, pourrait imposer d’aimer ou de respecter autrui par
principe, sans que cela engage une véritable bienveillance ou un affect sincere. En revanche, la
spontanéité bienveillante valorise une forme d’amour qui émane de l'estime de soi et de la
reconnaissance mutuelle, plutét que d’une contrainte extérieure. Aimer par devoir seul risquerait de
devenir mécanique et dépourvu de sincérité.

Le texte illustre que dans certaines situations (comme face a la souffrance), la réciprocité parfaite de
Pamour est impossible. Cependant, méme dans une relation dissymétrique, 'amour ou la sollicitude
n’est pas une froide obligation : il s’agit d’un engagement affectif qui nait du lien a I'autre. On peut
donc considérer qu'il y a un devoir éthique de prendre soin de l'autre, mais ce devoir ne doit pas étre
percu comme une simple obligation extérieure. Il doit étre enraciné dans une sollicitude sincere et
spontanée. En effet, I'idée d’aimer quelqu’un par devoir seul semble contradictoire avec la notion méme
d’amour. ’amour authentique ne peut étre réduit a une norme : il nait d’un élan personnel et affectif
qui dépasse la contrainte morale. Ainsi, la perspective offerte par Ricoeur réconcilie I’éthique du devoir
et celle de 'amour en montrant que le devoir ne peut véritablement s’accomplir qu’en prenant racine
dans une bienveillance spontanée et profonde.



	La sollicitude, une éthique des relations mutuelles

