
HLP première | Les pouvoirs de la parole

La parole comme seuil de l’univers humain
L’homme est l’animal qui parle : cette définition, après tant d’autres, est peut-être la plus décisive. Elle 
recouvre et absorbe les définitions traditionnelles, par le rire ou par la sociabilité. Car le rire de l’homme 
affirme un langage de soi à soi, et de soi aux autres. De même, dire que l’homme est animal politique,  
alors qu’il existe des animaux sociaux, c’est signifier que les rapports humains s’appuient sur le langage. 
La  parole  n’intervient  pas  pour  faciliter  ces  rapports ;  elle  les  constitue.  L’univers  du  discours  a 
recouvert et transfiguré l’environnement matériel.

Mais dire que le langage fournit le mot de passe pour l’entrée dans le monde humain, c’est poser un  
problème et non pas le résoudre. Rien de plus paradoxal en effet que l’apparition du langage chez 
l’homme. L’anatomie, la physiologie ne procurent ici que des explications fragmentaires et insuffisantes. 
Un savant d’une espèce étrangère à notre planète et  qui  se bornerait  à  examiner les  dépouilles  de  
l’homme et des singes supérieurs ne discernerait probablement pas cette différence capitale entre un  
homme et un chimpanzé, dont l’organisme présente tant de ressemblances. S’il ne le savait par ailleurs,  
il ne découvrirait pas que la fonction du langage existe chez l’homme et fait défaut chez le grand singe.

La parole apparaît comme une fonction sans organe propre et exclusif, qui permettrait de la localiser ici  
ou  là.  Un  certain  nombre  de  dispositions  anatomiques  y  contribuent,  mais  dispersées  à  travers 
l’organisme qui se superpose à elles sans les confondre. Nous parlons avec nos cordes vocales, mais  
aussi bien grâce à certaines structures cérébrales, avec le concours des poumons, de la langue, de la  
bouche toute entière, et même de l’appareil auditif  – car le sourd de naissance est nécessairement muet.  
Or toutes les composantes de la parole existent chez le singe supérieur, mais, s’il lui arrive d’émettre des  
sons, il est pourtant incapable de langage.

Le mystère est ici celui d’une reprise des possibilités naturelles, de leur coordination dans un ordre 
supérieur et proprement surnaturel. Si le chimpanzé a la possibilité du langage, mais non pas sa réalité,  
c’est que la fonction de la parole, dans son essence, n’est pas une fonction organique, mais une fonction 
intellectuelle et spirituelle. […] L’avènement du mot manifeste la souveraineté de l’homme. L’homme 
interpose entre le monde et lui le réseau des mots et par là devient le maître du monde.

L’animal ne connaît pas le  signe, mais le  signal seulement, c’est-à-dire la réaction conditionnelle à une 
situation  reconnue  dans  sa  forme  globale,  mais  non  analysée  dans  son  détail.  Sa  conduite  vise  
l’adaptation à une présence concrète à laquelle il adhère par ses besoins, ses tendances en éveil, mais  
auquel  il  participe.  Le  mot  humain  intervient  comme un  abstrait  de  la  situation.  Il  permet  de  la 
décomposer  et  de  la  perpétuer,  c’est-à-dire  d’échapper  à  la  contrainte  de  l’actualité  pour  prendre 
position dans la sécurité de la distance et de l’absence. […] Le mot importe plus que la chose, il existe  
d’une existence plus éminente. Le monde humain n’est plus un monde de sensation et de réactions, 
mais un univers de désignations et d’idées.

Il importe de s’émerveiller devant cette découverte du mot, introduisant à la réalité humaine par-delà le 
simple environnement animal. La vertu du nom s’affirme dans le fait qu’il donne l’ identité de la chose. 
Le langage condense en soi la vertu d’humanité qui permet l’élucidation des pensées par l’élucidation 
des choses. Les structures intellectuelles émergent de la confusion ; c’est à leur niveau désormais que se 
réalisera l’action la plus efficace, action à distance et négation de la distance. […] 

À proprement parler, le langage ne crée pas le monde ; objectivement le monde est déjà là. La vertu du 
langage  est  pourtant  de  constituer  à  partir  de  sensations  incohérentes  un  univers  à  la  mesure  de  
l’humanité. Et cette œuvre de l’espèce humaine depuis les origines, chaque individu qui vient au monde 
la reprend pour son compte. Venir au monde, c’est prendre la parole,  transfigurer l’expérience en un 

5

10

15

20

25

30

35

40



univers  du  discours. Selon  une  formule  célèbre  de  Marx,  la  11e des  Thèses  sur  Feuerbach,  « les 
philosophes ont simplement interprété le monde de façon différente ; il s’agit de le transformer ». On 
peut dire, à cet égard que l’apparition du langage a été mieux qu’une philosophie, mieux qu’une simple 
transcription ; elle a signifié un bouleversement des conditions de l’existence, un remaniement du milieu 
pour l’établissement de l’homme.

Le mot doit son efficace au fait qu’il est non pas notation objective, mais index de valeur. Le nom le plus 
banal ne limite pas son action à l’objet qu’il dénomme, en paraissant l’isoler du contexte ; il détermine 
l’objet  en fonction de son environnement.  Il  cristallise  la  réalité,  il  la  condense en fonction d’une 
attitude de la personne. Il exerce un choix implicite, dans le sillage d’une visée cosmique. Autrement dit,  
chaque mot est le mot de la situation, le mot qui résume l’état du monde en fonction de ma décision. Sans 
doute, l’objectivité du langage établi masque d’ordinaire le sens personnel, pourtant le mot véritable est 
beaucoup moins un en-soi qu’un pour-moi, il implique un projet du monde, un monde en projet. En 
sorte que la valeur du langage ne se distingue pas, finalement, de la valeur du monde. La parole n’est pas 
seulement riche des idées,  elle  recouvre et  assume toutes  les  orientations,  les  visées,  les  désirs,  les  
disciplines  personnelles  à  l’état  naissant.  La conscience,  inefficace  aussi  longtemps qu’elle  demeure 
solitaire, éclate vers le monde, elle éclate en forme de monde, révélant le monde à l’homme, annonçant 
l’homme au monde. Le langage, c’est l’être de l’homme porté à la conscience de soi – l’ouverture à la 
transcendance.

L’invention du langage est ainsi la première des grandes inventions, celle qui contient en germe toutes  
les autres, moins sensationnelle peut-être que la domestication du feu, mais plus décisive. Le langage se  
présente comme la plus originaire de toutes les techniques. Il constitue une discipline économique de  
manipulation des choses et des êtres. Une parole fait souvent plus et mieux qu’un outil ou qu’une arme 
pour la prise de possession du réel. Car la parole est structure d’univers ; elle procède à une rééducation 
du monde naturel, qui grâce à elle devient la surréalité humaine, à la mesure de la nouvelle puissance qui 
l’a suscitée. Orphée, le premier de tous les poètes, charmait de ses incantations les bêtes, les plantes et  
les pierres elles-mêmes qui obéissaient à sa voix. Le mythe ici nous restitue le sens de la parole humaine, 
dont l’autorité s’impose à l’univers.

 Georges Gusdorf, La parole [1952], Paris, PUF, 2013, p. 3-10.

Exercice

- Lire l’extrait et rédiger un exposé de 120-180 mots qui résume les thèses de Gusdorf. Se concentrer 
sur la dimension socio-politique du langage et sur la distinction homme/animal.
- Choisir une phrase et l’expliquer en en montrant l’intérêt philosophique par rapport au thème abordé 
en cours (l’animal politique).

organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

45

50

55

https://organon.uzeta.eu/

	La parole comme seuil de l’univers humain

