10

15

20

25

30

35

40

HLP premiére | Les pouvoirs de la parole

La parole comme seuil de I'univers humain
I’homme est I’animal qui patle : cette définition, apres tant d’autres, est peut-étre la plus décisive. Elle
recouvre et absorbe les définitions traditionnelles, par le rire ou par la sociabilité. Car le rire de ’homme
affirme un langage de soi a soi, et de soi aux autres. De méme, dire que ’homme est animal politique,
alors qu’il existe des animaux sociaux, c’est signifier que les rapports humains s’appuient sur le langage.
La parole n’intervient pas pour faciliter ces rapports ; elle les constitue. L’univers du discours a
recouvert et transfiguré 'environnement matériel.

Mais dire que le langage fournit le mot de passe pour Pentrée dans le monde humain, c’est poser un
probléeme et non pas le résoudre. Rien de plus paradoxal en effet que lapparition du langage chez
I’homme. I’anatomie, la physiologie ne procurent ici que des explications fragmentaires et insuffisantes.
Un savant d’une espéce étrangere a notre planete et qui se bornerait a examiner les dépouilles de
I’homme et des singes supérieurs ne discernerait probablement pas cette différence capitale entre un
homme et un chimpanzé, dont I'organisme présente tant de ressemblances. S’il ne le savait par ailleurs,
il ne découvrirait pas que la fonction du langage existe chez ’homme et fait défaut chez le grand singe.

La parole apparait comme une fonction sans organe propre et exclusif, qui permettrait de la localiser ici
ou la. Un certain nombre de dispositions anatomiques y contribuent, mais dispersées a travers
l'organisme qui se superpose a elles sans les confondre. Nous parlons avec nos cordes vocales, mais
aussi bien grace a certaines structures cérébrales, avec le concours des poumons, de la langue, de la
bouche toute enticre, et méme de I'appareil auditif — car le sourd de naissance est nécessairement muet.
Or toutes les composantes de la parole existent chez le singe supérieur, mais, s’il lui arrive d’émettre des

sons, il est pourtant incapable de langage.

Le mystere est ici celui d’une reprise des possibilités naturelles, de leur coordination dans un ordre
supérieur et proprement surnaturel. Si le chimpanzé a la possibilité du langage, mais non pas sa réalité,
c’est que la fonction de la parole, dans son essence, n’est pas une fonction organique, mais une fonction
intellectuelle et spirituelle. [...] I’avénement du mot manifeste la souveraineté de ’homme. L’homme
interpose entre le monde et lui le réseau des mots et par la devient le maitre du monde.

I’animal ne connait pas le signe, mais le signal seulement, c’est-a-dire la réaction conditionnelle a une
situation reconnue dans sa forme globale, mais non analysée dans son détail. Sa conduite vise
I'adaptation a une présence concréte a laquelle il adhere par ses besoins, ses tendances en éveil, mais
auquel il participe. Le mot humain intervient comme un abstrait de la situation. Il permet de la
décomposer et de la perpétuer, c’est-a-dire d’échapper a la contrainte de l'actualité pour prendre
position dans la sécurité de la distance et de 'absence. [...] Le mot importe plus que la chose, il existe
d’une existence plus éminente. Le monde humain n’est plus un monde de sensation et de réactions,

mais un univers de désignations et d’idées.

Il importe de s’émerveiller devant cette découverte du mot, introduisant a la réalité humaine par-dela le
simple environnement animal. La vertu du nom s’affirme dans le fait qu’il donne I’identité de la chose.
Le langage condense en soi la vertu d’humanité qui permet I'élucidation des pensées par I’élucidation
des choses. Les structures intellectuelles émergent de la confusion ; c’est a leur niveau désormais que se
réalisera I'action la plus efficace, action a distance et négation de la distance. |...]

A proprement parler, le langage ne crée pas le monde ; objectivement le monde est déja la. La vertu du
langage est pourtant de constituer a partir de sensations incohérentes un univers a la mesure de
I’humanité. Et cette ceuvre de Pespéce humaine depuis les origines, chaque individu qui vient au monde
la reprend pour son compte. Venir au monde, c’est prendre la parole, transfigurer 'expérience en un



45

50

55

univers du discours. Selon une formule célébre de Marx, la 11° des Theéses sur Feuerbach, «les
philosophes ont simplement interprété le monde de fagon différente ; il s’agit de le transformer ». On
peut dire, a cet égard que Papparition du langage a été mieux qu’une philosophie, mieux qu’une simple
transcription ; elle a signifié un bouleversement des conditions de I'existence, un remaniement du milieu
pour ’établissement de ’homme.

Le mot doit son efficace au fait qu’il est non pas notation objective, mais zudex de valenr. Le nom le plus
banal ne limite pas son action a 'objet qu’il dénomme, en paraissant Iisoler du contexte ; il détermine
I'objet en fonction de son environnement. Il cristallise la réalité, il la condense en fonction d’une
attitude de la personne. Il exerce un choix implicite, dans le sillage d’une visée cosmique. Autrement dit,
chaque mot est le wot de la situation, le mot qui résume I’état du monde en fonction de ma décision. Sans
doute, I'objectivité du langage établi masque d’ordinaire le sens personnel, pourtant le mot véritable est
beaucoup moins un en-soi qu'un pour-moi, il implique un projet du monde, un monde en projet. En
sorte que la valeur du langage ne se distingue pas, finalement, de la valeur du monde. La parole n’est pas
seulement riche des idées, elle recouvre et assume toutes les orientations, les visées, les désirs, les
disciplines personnelles a I’état naissant. La conscience, inefficace aussi longtemps qu’elle demeure
solitaire, éclate vers le monde, elle éclate en forme de monde, révélant le monde a ’homme, annoncant
I’'homme au monde. Le langage, c’est I’étre de ’homme porté a la conscience de soi — Pouverture a la

transcendance.

L’invention du langage est ainsi la premicre des grandes inventions, celle qui contient en germe toutes
les autres, moins sensationnelle peut-étre que la domestication du feu, mais plus décisive. Le langage se
présente comme la plus originaire de toutes les techniques. Il constitue une discipline économique de
manipulation des choses et des étres. Une parole fait souvent plus et mieux qu’un outil ou qu’une arme
pour la prise de possession du réel. Car la parole est structure d’univers ; elle procéde a une rééducation
du monde naturel, qui grace a elle devient la surréalité humaine, a la mesure de la nouvelle puissance qui
I'a suscitée. Orphée, le premier de tous les poctes, charmait de ses incantations les bétes, les plantes et
les pierres elles-mémes qui obéissaient a sa voix. Le mythe ici nous restitue le sens de la parole humaine,
dont Pautorité s’impose a 'univers.

Georges Gusdorf, La parole [1952], Paris, PUE, 2013, p. 3-10.

Exercice

- Lire Pextrait et rédiger un exposé de 120-180 mots qui résume les theses de Gusdorf. Se concentrer
sur la dimension socio-politique du langage et sur la distinction homme/animal.

- Choisir une phrase et I'expliquer en en montrant I'intérét philosophique par rapport au theme abordé
en cours (I'animal politique).

organon.uzeta.eu | parcours philosophiques



https://organon.uzeta.eu/

	La parole comme seuil de l’univers humain

