
Philosophie | Terminale ST2S | M Alfio N. Rizzo

III. ÉTHIQUE ET SCIENCES BIOLOGIQUES : 
PARCOURS BIO-MÉDICAL

Contenus et plan du cours
Syllabus.......................................................................................................................................2

ÉTHIQUE ET INTUITIONS MORALES [INTRODUCTION]...................................................3
Introduction à l’éthique et à la philosophie morale.....................................................................4
Origine et fondement de la morale..............................................................................................5
Fin(s) et moyen(s) : un problème et trois réponses possibles à la question kantienne................6
Un dernier aspect de la question morale : comment déterminer le « je » moral qui agit ?.........8

Éthique et morale dans le contexte des sciences biologiques........................................................11
Éthique appliquée aux sciences biologiques.............................................................................11

1. La bioéthique.............................................................................................................................14
2. Le transhumanisme....................................................................................................................15
3. Législation et bioéthique............................................................................................................16
4. Exemples de lois politiques concernant l'application des techniques bio-médicales................17
Conclusion | Qu'est-ce qui rend une loi éthiquement acceptable ?................................................19

Lexique......................................................................................................................................20
Bibliographie.............................................................................................................................20



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

Syllabus

Période

Novembre et décembre | Six semaines, 12 heures de cours.

Objectifs généraux

- Présenter le débat philosophique en matière d’éthique et bioéthique.
-  Fournir  quelques  notions  relatives  aux  concepts  fondamentaux  de  la  philosophie  morale  :  
autonomie/hétéronomie, formalisme, conséquentialisme, dignité, respect.
- Introduire la méthode de la dissertation : problématisation du sujet. 

Connaissances

- Comprendre et retenir la signification des concepts liés aux thèmes de l’éthique et de la morale.
- Reconnaître les problématiques et les auteurs significatifs dans le débat sur la morale.

Compétences

- Définir un concept.
- Identifier un raisonnement et produire un argument.
- Analyser l’argumentation d’un texte philosophique.
- Rédiger une introduction pour une explication de texte. 

Résultats attendus

- Connaître certains problèmes liés à la philosophie morale et les positions philosophiques.
- Rédiger un essai argumentatif. 

Prérequis

- Connaissances et compétences acquises en ST2S.

Références au programme

Perspectives : la morale et la politique.
Notions : la justice, la liberté, la technique.
Repères : absolu/relatif ; contingent/nécessaire ; essentiel/accidentel ; légal/légitime ; 

objectif/subjectif ; obligation/contrainte ; origine/fondement ; public/privé ; 
transcendant/immanent ; universel/général/particulier/singulier. 

Auteurs : Rousseau, Kant ; Arendt, Jonas, Rawls.

Méthodes d’enseignement

Cours magistral. Lectures et explication de textes. Projection de vidéo et débat. Exercices dirigés.

Évaluation

CCF : questionnaire sur document audio-visuel [Coeff. 2 | Trimestre 1].
Fin module : Essais argumentatif  guidé (en préparation de la dissertation) [Coeff. 2 | Trimestre 2].

| 2 |



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

Éthique et intuitions morales [introduction]
La question « Que dois-je faire ? », formulée par Kant, résume l’un des enjeux fondamentaux de la 
réflexion éthique : comment déterminer ce qui est moralement juste ? Cette question nous amène à 
considérer ce qui fonde nos actions, ainsi que les valeurs et les finalités qui orientent nos choix de vie.  
Face à cette question, trois grandes réponses émergent : celle du bien, qui suggère que l’on doit se  
conformer aux normes universelles du juste ; celle du bonheur, qui place le bien-être et la satisfaction 
des désirs comme horizon de l’action morale ; et enfin celle de l’accomplissement de l’existence, qui 
considère que l’éthique réside dans la réalisation du potentiel humain et de notre véritable essence.  
Dans ce cours, on va explorer ces réponses à travers les anciennes éthiques de la vertu et du bonheur, 
les théories modernes de l’obligation morale et du respect de la personne, et les approches critiques de 
Nietzsche. En confrontant chaque perspective à des dilemmes moraux et à nos intuitions éthiques, nous 
chercherons à discerner la nature et la source de notre devoir moral, ainsi que le chemin à suivre pour 
parvenir à une vie éthique pleinement accomplie. Au-delà de l’examen des doctrines, la réflexion porte  
également sur des dilemmes moraux concrets, qui permettent d’expérimenter la mise en application de 
ces théories et de tester leur portée. Ce parcours philosophique nous amènera ainsi à interroger la  
source de nos intuitions morales et à discerner si notre action doit être guidée par la raison pure, les  
sentiments, ou une harmonie entre les deux.

Ce cours explore une deuxième perspective qui s’ajoute à celle théorique abordée dans la première 
partie  de l’année :  à  la  théorie on ajoute la  pratique.  Pour préciser :  la  théoria,  ou la  contemplation 
théorique, consiste à analyser et à comprendre le monde réel, les idées, ainsi que les fondements et les  
concepts de chaque doctrine ; la  praxis, ou la mise en œuvre pratique, concerne la manière dont ces 
idées s’appliquent aux actions et aux choix de vie concrets. En confrontant chaque perspective à des 
dilemmes moraux et à nos intuitions éthiques, nous chercherons ainsi à discerner la nature et la source  
de notre devoir moral, tout en examinant comment parvenir à une vie éthique pleinement accomplie, à 
la fois dans la réflexion et dans l'action.

La machine à expériences de Robert Nozick

Échangeriez-vous votre vie réelle,  marquée par des frustrations et  des déceptions,  des 
succès  partiels  et  des  rêves  inaccomplis,  contre une vie  d’expériences désirables  mais 
complètement artificielles, provoquées par des moyens chimiques ou mécaniques ?
Supposez qu’il existe une machine qui puisse vous faire vivre toutes les formes d’expérience que 
vous souhaitez. Des neuropsychologues géniaux seraient capables de stimuler votre cerveau de 
telle sorte que vous pourriez croire et ressentir que vous êtes en train d’écrire un grand roman, de 
vous  faire  un  bon  ami,  de  lire  un  livre  intéressant  ou  de  faire  n’importe  quoi  d’autre  qui 
correspond à  vos  désirs.  Mais,  en fait,  vous seriez  en permanence dans la  machine,  avez des 
électrodes branchés sur le crâne. C’est vous qui fixeriez le programme des expériences que vous  
souhaiteriez avoir pour deux ans disons. Ensuite, vous auriez quelques heures hors de la machine 
pour choisir le programme des années suivantes. Bien entendu, une fois dans la machine, vous ne 
sauriez pas que vous y êtes ; vous penseriez que tout arrive vraiment.
Vous brancheriez-vous ?
[Ne  vous  arrêtez  pas  à  des  problèmes  mineurs  comme  celui  de  savoir  qui  fera  marcher  les 
machines si tout le monde se branche !]1

1 D’après un cas proposé par Robert Nozick, Anarchie, État et utopie, Paris, PUF, 1988, p. 64.

| 3 |



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

Ruwen Ogien, L’influence de l’odeur des croissants sur la bonté humaine, Paris, Grasset, 2011, p. 142-143

L’expérience de pensée de la machine à expériences de Robert Nozick est un outil de conceptualisation 
qui permet d’interroger nos intuitions morales en posant le dilemme du choix entre une vie réelle et une 
existence artificiellement heureuse. Premièrement, elle interroge le rôle de la conscience morale dans  
nos  choix :  branchés  à  cette  machine,  nous  vivrions  sans  aucun  sens  des  responsabilités  ni  des 
conséquences de nos actions, ce qui nous priverait de la conscience morale qui nous pousse à répondre 
aux autres et à nous-mêmes – mais le choix initial de nous brancher et de programmer les expériences 
nous revient. Deuxièmement, elle soulève la question du bonheur et de l’hédonisme : serait-il suffisant 
de ressentir un plaisir ininterrompu pour mener une vie bonne ? La machine de Nozick suggère que le 
simple  plaisir,  aussi  intense  soit-il,  ne  suffit  pas  à  satisfaire  notre  besoin  de  signification  et  de 
contribution réelle dans le monde. Finalement, la question de l’authenticité se pose, tant pour la vie 
elle-même  que  pour  les  choix  que  nous  y  faisons.  Une  vie  sans  réalité  objective  nous  priverait 
d’expériences authentiques et de défis, ainsi que de la possibilité de faire des choix libres et significatifs. 
Au fond, Nozick semble ainsi soutenir que l’authenticité et la conscience morale sont des conditions  
essentielles pour une vie digne d’être vécue, indépendamment de la quantité de plaisir qu’elle comporte.

[Approfondissement. Le texte complet de Ruwen Ogien sur la machine à expériences avec différents  
scénarios | télécharger le document PDF au lien suivant : ]

Introduction à l’éthique et à la philosophie morale

Dans le langage courant, les termes éthique et morale sont souvent utilisés comme synonymes de manière 
interchangeable  pour  désigner  les  principes  qui  régissent  nos  actions.  Cependant,  bien  qu’ils  se  
recoupent parfois, ces deux notions ont des significations différentes et, pour cela, peuvent avoir des  
usages distincts. L’étymologie des mots nous éclaire déjà sur leurs nuances : le terme éthique vient du 
grec êthos, signifiant le caractère ou la manière d’être d’une personne, tandis que morale provient du latin 
mos, moralis, qui renvoie aux mœurs et aux coutumes. Cette distinction de type étymologique reflète aussi 
une différence conceptuelle : l’éthique concerne le caractère et la formation de soi, elle s’ancre dans les 
choix personnels et touche à ce que l’individu juge bon pour lui-même. La morale, quant à elle, est  
inspirée par des règles sociales et culturelles partagées, orientant nos comportements vers des valeurs 
collectives.

On  peut  donc  dire  que  l’éthique  désigne  la  réflexion  sur  la  manière  de  bien  vivre  et  les  vertus  
individuelles qui mènent au bonheur. En grec ancien, cette notion renvoie à la question de l’ eudaimonia 
(ε δαιμονίαὐ ),  souvent  traduit  par  « bonheur »  ou  « épanouissement ».  Quant  à  la  morale,  elle  fait 
référence aux règles et aux normes qui dictent ce qui est considéré comme bien ou mal dans une société 
donnée. La morale est donc plus prescriptive et normative, tandis qu’on peut voir dans l’éthique une 
quête  personnelle  de  sens  et  de  vertu.  Cette  distinction a  une  conséquence  importante :  l’éthique, 
tournée vers le caractère, porte davantage de poids dans nos choix privés, dans la manière dont chacun 
développe ses valeurs et sa personnalité. La morale, orientée par des normes culturelles, interroge notre 
rapport  à  la  société  et  éclaire  nos choix dans la  sphère publique.  Ce lien entre  morale  et  collectif 
conduit naturellement à la politique, qui régit la vie en commun. Ainsi, réfléchir sur la morale implique 
aussi de questionner nos devoirs sociaux, nos responsabilités collectives et notre engagement envers  
autrui et dans la société. 

| 4 |



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

Origine et fondement de la morale

La philosophie morale s’intéresse à la question des fondements des normes sociales (*morale*) et de la  
recherche individuelle d’une sagesse pratique basée sur la vertu (*éthique*).  Il  est  essentiel  de bien 
différencier ces deux concepts, car ils renvoient à des dimensions distinctes de notre rapport au bien et  
à l’action juste. Dans le cas de la morale, la réflexion se dirige vers les origines de ces normes et des  
principes qui orientent nos comportements au sein de la société. On peut ainsi envisager trois sources  
possibles : naturelle, culturelle, et religieuse.

L’idée d’une origine naturelle  de la  morale repose sur la  conception d’une humanité régie par des  
principes essentiels et, par conséquent, universels, liés à la nature humaine ou aux lois de la nature. 
Dans cette perspective, la morale découlerait de l'inné, d'un ensemble de valeurs et de comportements  
inscrits dans la nature de l’être humain, qui permettent la vie sociale et facilitent la survie de l’espèce. 

Il existe une dimension culturelle et sociale à la morale : elle se développe et se façonne au fil du temps 
par des interactions humaines, les coutumes et les normes collectives acquises. Ce qui est considéré  
comme « bon » ou « juste » est donc influencé par les valeurs d’une société spécifique, qui évoluent et 
varient selon les contextes historiques et culturels. Finalement, cette dimension culturelle est renforcée  
par des systèmes de croyances religieuses, qui ont joué un rôle déterminant dans l’établissement et la  
préservation de normes morales. Bien que la religion soit une construction culturelle, acquise par la  
transmission,  elle  a  exercé  une  force  morale  considérable  à  travers  les  siècles,  en  fournissant  une 
justification transcendante aux valeurs et aux règles sociales. La religion, en ancrant la morale dans une  
autorité  supérieure,  renforce  ainsi  l’adhésion  des  individus  aux  normes  collectives  et  façonne  les  
comportements au nom du sacré ou du divin.

En ce qui concerne l’éthique, elle s’intéresse moins aux normes collectives qu’à la manière dont chaque 
individu, de façon autonome, élabore des principes pour guider ses propres actions et construire une 
vie bonne. Plutôt que d’être fixée par des normes externes ou culturelles,  l’éthique repose sur une 
recherche  personnelle  de  sagesse  pratique,  orientée  vers  la  vertu.  Elle  vise  ainsi  à  répondre  à  la  
question : comment devrais-je vivre pour m’épanouir et accomplir mon potentiel humain ? 

La perspective éthique trouve ses racines dans la philosophie antique, notamment chez les Grecs, pour 
qui la vie vertueuse est le moyen d’atteindre l’eudaimonia (le bonheur ou la plénitude) par l’harmonie des 
désirs  et  la  maîtrise  de soi.  Contrairement à  la  morale,  qui  impose des devoirs  à  partir  de valeurs 
collectives, l’éthique se construit à partir de la réflexion personnelle et du développement intérieur de 
l’individu. Elle implique une pratique quotidienne, une praxis, qui vise à former le caractère (l’êthos) par 
des choix éclairés et libres, en vue de l’amélioration de soi. 

Ainsi, là où la morale tend à s’adresser à l’individu en tant que membre de la société, l’éthique s’adresse  
à lui en tant qu’être autonome, soucieux de son accomplissement personnel. Elle explore la manière 
dont chacun peut construire une vie authentique, alignée avec ses valeurs profondes et ses aspirations.  
Dans ce sens, l’éthique devient une quête de soi, une discipline du caractère qui oriente les décisions 
individuelles sans nécessairement dépendre des attentes sociales ou religieuses.

| 5 |



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

Fin(s) et moyen(s)  : un problème et trois réponses possibles à la question kantienne

Le problème éthique et moral que nous abordons ici est celui du rapport entre la fin de notre action et 
les moyens que nous utilisons pour l’atteindre. La question kantienne « Que dois-je faire ? » incarne 
parfaitement  cette  interrogation,  en  cherchant  à  déterminer  non  seulement  ce  qui  est  requis  
moralement, mais aussi comment nos actions se justifient en fonction de leurs objectifs et des moyens  
qu’elles impliquent. Kant, en développant une réponse formelle et universelle à cette question, soulève 
un débat essentiel : quelle est la finalité de nos actions, et de quels moyens pouvons-nous disposer pour 
y parvenir ?

Ce questionnement peut se décliner en une alternative fondamentale : la fin prime-t-elle sur les moyens, 
donc tous les moyens sont-ils justifiés dès lors qu’ils permettent d’atteindre une fin souhaitable, ou, au 
contraire,  aucune  fin,  même  éthiquement  souhaitable,  pourrait-elle  justifier  l’emploi  de  moyens 
immoraux ? Les réponses à cette question se cristallisent souvent autour des notions de bien et de mal  : 
devons-nous toujours viser une bonne fin avec de bons moyens, ou peut-on accepter d’employer des 
moyens discutables pour atteindre une fin jugée noble ? Ce dilemme constitue un des enjeux de la 
philosophie  morale,  en  ce  qu’il  engage  notre  conception  même de  la  responsabilité  éthique.  À  la 
question « Que dois-je faire ? », la traditions philosophique fournit trois réponses différentes : faire le 
bien, rechercher le bonheur, accomplir sa vie. 

Le bien

Lorsque on répond à l’impératif  qui impose de faire le bien, c’est-à-dire orienter chaque action vers ce  
qui  est  moralement juste,  indépendamment des conséquences.  Néanmoins,  il  reste à déterminer ce 
qu’on entend par « bien ». Définir ce qui est « bien » pose un problème pour la philosophie morale, car 
ce concept se révèle complexe. Ce qui est « bien » semble, en effet, dépendre des contextes culturels et 
historiques – par conséquent il existe aussi des différences dans les conceptions philosophiques qui le 
définissent de manière divergente.  Cette multiplicité de perspectives peut nous faire glisser vers un 
certain relativisme moral, où le bien serait simplement ce qui est perçu comme tel dans une époque ou 
une société donnée, risquant ainsi de perdre toute universalité ou objectivité.

Pour  Platon,  par  exemple,  le  bien  est  un  idéal  transcendant,  une  forme  parfaite  qui  existe 
indépendamment du monde sensible et auquel les êtres humains doivent aspirer. Le Bien est la plus 
haute réalité,  à la fois la cause et le fondement de toute connaissance et de toute moralité ;  il  est 
intemporel et immuable. Dans cette perspective, le Bien possède une valeur universelle, et les actions 
humaines doivent s’orienter vers cette transcendance. À l’opposé, Aristote situe le bien dans le monde 
immanent, en le rendant dépendant de la nature humaine et des objectifs que chaque être humain 
poursuit pour réaliser son épanouissement. Pour lui, le bien est avant tout ce qui permet d’atteindre la 
eudaimonia (le bonheur ou la plénitude) grâce à la pratique des vertus, et il prend donc une dimension 
plus concrète et subjective, liée aux dispositions de chaque individu dans sa vie sociale et politique. 

Une autre vision très originale et renversant appartient à Nietzsche, qui remet radicalement en question 
la valeur transcendante du bien et du mal. Pour lui, le bien est ce qui est bon pour la vie, c’est-à-dire ce  
qui renforce la vitalité, l’affirmation de soi et la puissance d’un individu ou d’une culture. Il rejette les 
valeurs  morales  traditionnelles  qu’il  considère comme affaiblissantes  et  s’oppose à  l’idée de vérités  
morales universelles. Le bien, dans ce cadre, est relatif  à chaque volonté, à chaque force créatrice et à la  
capacité de l’individu à s’affirmer sans renoncer à sa puissance.

| 6 |



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

Les différentes conceptions du bien révèlent ainsi  une tension entre,  d’une part,  l’aspiration à une 
norme universelle et, d’autre part, l’idée que le bien pourrait varier en fonction des perspectives et des  
besoins. Cela nous place devant à la difficulté de définir le bien sans tomber dans un relativisme où tout  
est également valable.

Le bonheur

On peut aussi répondre à l’injonction qui nous mène à rechercher le bonheur, en adoptant des moyens 
qui  contribuent  à  maximiser  le  bien-être  de  soi  ou  des  autres,  comme  le  propose  l’éthique 
conséquentialiste. Le bonheur peut être défini comme un état de satisfaction durable, de plénitude ou 
de sérénité, correspondant à l’atteinte d’objectifs personnels. Dans les éthiques anciennes, ce bonheur – 
ou eudaimonia – désigne bien plus qu’un plaisir ou une satisfaction ponctuelle : il représente un idéal de 
vie accomplie et vertueuse, où la personne agit en accord avec sa nature profonde et en harmonie avec 
la société et l’univers. Pour Aristote, par exemple, l’eudaimonia est le bien suprême que l’individu doit 
atteindre par la vertu et la raison, dans un équilibre entre désirs et devoirs. Le bonheur ne se limite donc  
pas au bien-être personnel, mais suppose un engagement moral et une intégration sociale, où le respect  
des autres, le développement de soi, et la poursuite du bien de la cité se rejoignent.

L’hédonisme, en revanche, met l’accent sur le plaisir comme composante essentielle du bonheur, et 
adopte une approche plus conséquentialiste : le bien moral est défini en fonction des conséquences 
heureuses de nos actions. Dans cette perspective, on vise à maximiser les plaisirs et à minimiser les  
douleurs,  non seulement pour soi  mais afin de parvenir à l'ataraxie,  un état de tranquillité d’esprit. 
L’hédonisme inspire donc des éthiques modernes comme l’utilitarisme de Bentham ou de Mill,  qui 
cherchent à maximiser le bonheur général. 

Mais la recherche du bonheur présente des difficultés pour la philosophie morale. D’abord, le bonheur 
est subjectif  et dépend des préférences, des désirs, et du contexte personnel de chacun. Ce caractère 
individuel rend complexe l’élaboration de règles universelles ou de principes éthiques applicables à tous. 
D’ailleurs, le bonheur peut aussi être incompatible avec les exigences du devoir : certaines actions, bien 
qu’éthiquement justes, peuvent aller à l’encontre du bien-être personnel ou collectif. Enfin, l’obsession 
du  bonheur  risque  de  nuire  à  d’autres  valeurs,  comme la  justice  ou  la  vérité,  et  de  favoriser  une 
approche instrumentale  des  relations  humaines  (et  de  soi-même aussi),  où la  personne devient  un 
moyen pour atteindre sa propre satisfaction.

La vie

Enfin une troisième réponse possible à la question du devoir impose d’accomplir sa propre vie, ce qui 
implique de donner un sens et une direction à son existence, en choisissant les moyens qui permettent  
une authentique réalisation de soi et de ses potentialités. Dans les éthiques anciennes, cette quête de 
l’accomplissement personnel était centrale : elle passait par la recherche de la vertu (Aristote) et par 
l’harmonie avec la  nature (stoïcisme),  conduisant  à  une vie  épanouie  et  en accord avec le  monde.  
L’homme doit ainsi « accomplir sa nature » en déployant ses capacités rationnelles et morales, tout en 
trouvant sa place dans la cité et dans l’ordre naturel. Dans cette perspective, accomplir sa vie revient à  
développer pleinement ce que l’on est, de façon à réaliser son essence dans un équilibre entre soi et le  
monde extérieur.

| 7 |



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

C’est  Nietzsche  qui  donne une  signification nouvelle  et  radicale  à  cette  injonction.  Le  philosophe 
allemand rejette les idéaux universels de bien et de vertu, pour promouvoir une affirmation créatrice de  
la vie, où chacun doit transcender ses limites et créer ses propres valeurs. L’homme accompli est celui  
qui,  tel  le  surhomme  (Übermensch,  ou  surhumain),  surmonte  ses  instincts  de  faiblesse  et  ses 
conditionnements sociaux pour affirmer son existence selon sa propre volonté et sans soumission à des 
idéaux imposés. Chez Nietzsche, donc, accomplir sa vie ne consiste pas à suivre un modèle préétabli de 
l’accomplissement humain, mais à transformer ses limites en une force de dépassement, en accord avec 
la puissance de vie.

Cependant,  cette  injonction  à  accomplir  sa  vie  soulève,  elle  aussi,  des  difficultés  philosophiques.  
D’abord, la subjectivité et la relativité de cette recherche : chacun peut avoir sa propre conception de ce 
qu’est  une  vie  accomplie,  rendant  difficile  l’établissement  de  critères  universels  d’accomplissement. 
Ensuite, se pose le problème métaphysique du déterminisme : suis-je ce que je deviens ou deviens-je ce 
que  je  suis ?  Autrement  dit,  ai-je  le  choix  de  me  réaliser  librement,  ou  suis-je  déterminé  par  ma 
« physiologie », mes pulsions et me penchants, et, même, le contexte social ? Cette question, cruciale 
pour la philosophie morale, remet en cause la possibilité d’un accomplissement réellement autonome, et 
renvoie à un débat central sur la liberté humaine et le pouvoir de se transformer.

Un dernier aspect de la question morale  : comment déterminer le «  je » moral qui agit ?

Une interprétation de la question kantienne concerne le sujet du devoir. En l’exprimant à la première 
personne on peut affirmer que l’action morale engage avant tout une responsabilité personnelle et 
directe. En effet, nul ne peut déléguer à autrui – ni à un collectif  impersonnel (nous), ni à un sujet 
indéterminé (on)  – son propre devoir  moral.  La morale,  en ce sens,  relève d’une réflexion et  d’un 
engagement individuels : chaque « je, moi » doit répondre de ses choix et de leurs conséquences. Cette 
responsabilité personnelle est la base de toute éthique, impliquant que chacun reconnaisse son devoir de 
répondre de ses actes.

Cependant, cette notion du « je » pose des difficultés conceptuelles. D’abord, peut-on définir le « je » 
comme strictement singulier, un individu agissant de manière autonome et responsable ? Dans cette 
perspective, chacun est seul responsable de ses choix, car il est un « sujet moral » singulier, dont les 
valeurs, les décisions et la conception du bien peuvent varier d’une personne à l’autre. Mais ce modèle 
du « je » pose la question du relativisme moral : si chaque individu est seul juge de ce qui est bien ou 
mal,  comment  éviter  le  risque  de  subjectivité  ou  de  fragmentation  des  valeurs ?  Ce  modèle  de 
l’autonomie individuelle peut alors engendrer une moralité diverse, voire contradictoire, où chaque « je » 
détermine son propre bien sans référence commune. 

À l’inverse, on pourrait considérer que le « je » incarne un idéal moral universel, et que l’individu agit en 
se conformant à des principes universels, qui transcendent les particularités personnelles. Cela soulève 
une autre difficulté : si les principes moraux sont universels, d’où viennent-ils ? Qu’est-ce qui rendrait 
un principe moral universel et acceptable pour tous ? Cet idéal suppose l’existence d’un fondement 
commun à tous les sujets qui agissent, un fondement qui pourrait être, par exemple, la raison, la dignité 
humaine,  la  recherche  du  bonheur  partagé  ou  une  prédisposition  au  sentiment  (du  bien).  Cette 
perspective universelle repose sur l’idée que, malgré les différences individuelles, il existe une dimension 
morale  commune qui  lie  chaque « je »  à  un « nous »  universel,  en  tant  que  membres  d’une  même 
humanité morale.

| 8 |



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

Entre ces deux conceptions,  il  existe cependant des degrés intermédiaires,  comme le suggèrent les 
concepts de général et de particulier. Certains principes moraux peuvent être partagés par des groupes,  
des cultures ou des traditions spécifiques, sans pour autant atteindre l’universalité complète. Ainsi, des  
normes morales peuvent être générales (acceptées au sein d’une société) ou particulières (propres à un 
individu ou à une culture spécifique). Par exemple, le respect des anciens peut être un principe partagé 
au sein de nombreuses cultures (général) sans pour autant être universellement prescrit, ou l’honnêteté 
peut être une valeur universelle, mais vécue différemment en fonction des contextes (particulier).

La réponse de Kant     : l’impératif catégorique  

L'impératif  catégorique,  concept  central  de  l'éthique  de  Kant,  est  une  règle  morale  universelle  et 
inconditionnelle qui guide les actions humaines. Selon Kant, dans les  Fondements de la métaphysique des  
mœurs, la morale ne peut pas dépendre de préférences personnelles ou de circonstances changeantes, 
mais doit être fondée sur des principes rationnels applicables à tous. L’impératif  catégorique représente 
donc ce principe universel qui permet de distinguer les actions moralement bonnes des autres.

Kant distingue deux types d'impératifs :  les impératifs hypothétiques et l’impératif  catégorique.  Les 
impératifs hypothétiques sont conditionnels : ils se présentent sous la forme « Si tu veux X, alors tu 
dois faire Y ». Par exemple, « Si tu veux être en bonne santé, tu dois faire de l’exercice ». Ces impératifs 
ne sont valables qu'en fonction des désirs ou des objectifs personnels de chacun.

L’impératif  catégorique, en revanche, est inconditionnel. Il impose une obligation morale indépendante 
des  préférences  individuelles,  applicable  à  tout  être  rationnel.  Ainsi,  contrairement  aux  impératifs 
hypothétiques,  l’impératif  catégorique ordonne d’agir  d’une certaine manière simplement parce que 
c’est moralement juste, sans se référer à un but particulier.

Kant  propose  plusieurs  formulations  de  l’impératif  catégorique  qui  se  complètent  et  s’éclairent 
mutuellement.  Nous  retenons  deux  formulations :  la  première  qui  énonce  la  loi  universelle  et  la 
deuxième qui porte l’accent sur le respect de la dignité humaine. 

La première formulation de l’impératif  catégorique se présente ainsi :  « Agis uniquement d’après la 
maxime grâce à laquelle tu peux vouloir qu’elle devienne une loi universelle ». Cette formulation invite à 
évaluer chaque action en se demandant si la maxime qui la motive pourrait être adoptée par tous sans 
contradiction. En d’autres termes, il s’agit de vérifier si l’on peut vouloir que le principe de notre action 
soit  une loi  morale  universelle.  Par  exemple,  si  une personne envisage de  mentir  pour  obtenir  un  
avantage, elle devrait se demander : « Et si tout le monde mentait pour obtenir ce qu’il veut ? ». Elle 
constaterait que la pratique du mensonge, si elle devenait universelle, rendrait impossible la confiance 
nécessaire aux relations humaines, et donc le mensonge serait moralement inacceptable.

La seconde formulation de l’impératif  catégorique est : « Agis de telle sorte que tu traites l’humanité, 
aussi bien dans ta personne que dans la personne de tout autre, toujours en même temps comme une 
fin, et jamais simplement comme un moyen ». Cette formulation met en avant la dignité inhérente à 
chaque individu, qui doit toujours être respecté pour lui-même et non utilisé uniquement comme un 
instrument pour atteindre un autre but. Ainsi, mentir ou manipuler quelqu'un pour obtenir un gain 
personnel reviendrait à traiter cette personne comme un simple moyen et violerait cet impératif. Kant 
affirme que la dignité humaine est absolue et que chaque être rationnel mérite d’être traité avec respect.

| 9 |



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

L’impératif  catégorique incarne donc l'idéal d'une moralité universelle, indépendante des circonstances 
ou des intérêts personnels. Il pose une morale de l’autonomie : les individus ne se contentent pas de 
suivre  des  règles  imposées  par  l’extérieur,  mais  agissent  en  fonction  de  principes  rationnels  qu’ils 
pourraient eux-mêmes vouloir  voir  appliqués par tous.  Cette autonomie morale est  un des aspects 
fondamentaux  de  la  dignité  humaine  pour  Kant.  Malgré  son  ambition,  l’impératif  catégorique  est  
parfois  critiqué  pour  son  caractère  rigide  et  absolu,  qui  peut  rendre  difficile  son  application  dans  
certaines  situations  complexes.  Par  exemple,  dans  des  situations  de  conflit  de  devoirs,  l’impératif 
catégorique peut ne pas offrir de solution claire, car il interdit aussi bien de sacrifier une vie que de 
rester  passif  devant  une  catastrophe.  Certains  philosophes  ont  également  souligné  que  l’éthique 
kantienne, trop ancrée dans la raison, pourrait manquer de sensibilité aux émotions ou aux contextes 
particuliers des dilemmes moraux.

| 10 |



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

Éthique et morale dans le contexte des sciences biologiques
Dans le contexte philosophique, la morale se réfère généralement à un ensemble de valeurs, de règles  
ou de normes qui dictent ce qui est considéré comme bien ou mal au sein d’une société. Elle implique 
des impératifs et des prescriptions qui peuvent varier selon les cultures et les époques. La morale est  
donc souvent perçue comme un cadre stable de comportements appropriés, fondé sur des traditions,  
des coutumes ou des croyances partagées.

L’éthique, en revanche, est davantage une réflexion critique sur ces normes et valeurs. Elle interroge les  
fondements  de  la  morale  et  explore  les  raisons  qui  justifient  telle  ou  telle  action.  L’éthique  est 
particulièrement  importante  dans  le  contexte  des  sciences,  car  elle  permet  de  questionner  les 
implications  des  pratiques  scientifiques  au-delà  des  seuls  impératifs  techniques.  Dans  le  domaine 
biomédical, l’éthique vise à déterminer ce qui est juste, respectueux et bénéfique pour l'individu et la 
société, en tenant compte des progrès scientifiques et de leurs répercussions sur la vie humaine.

Éthique appliquée aux sciences biologiques

En sciences biologiques et biomédicales,  l'éthique se concentre sur des sujets complexes comme le  
respect  de  l'autonomie des  individus,  la  protection de la  dignité  humaine,  et  la  recherche du bien 
commun. Ces questions touchent à des domaines variés, allant de la recherche sur les cellules souches et 
la manipulation génétique à la fin de vie, en passant par la procréation assistée et la médecine prédictive. 
La réflexion éthique dans ces domaines n'est pas seulement théorique ; elle vise également à guider les 
pratiques des chercheurs et des cliniciens pour assurer un usage responsable et humain des techniques 
biomédicales.

Les principaux défis de la technique dans le domaine du vivant

L’avancée des sciences biologiques et biomédicales a ouvert la voie à de nombreuses techniques qui 
posent des questions éthiques fondamentales.  Parmi les  principaux défis,  nous aborderons ici  trois 
domaines essentiels : la génétique, la reproduction assistée, et la manipulation du génome.

Génétique et médecine prédictive : Les progrès de la génétique permettent aujourd’hui de mieux 
comprendre les prédispositions génétiques et d’anticiper les risques de maladies, ce qui soulève des 
questions  éthiques  importantes.  D'un  côté,  la  médecine  prédictive  peut  améliorer  la  prévention  et 
permettre un suivi plus précis des patients. D’un autre, elle pose des problèmes de confidentialité et de 
discrimination génétique  :  l'accès à ces informations pourrait-il influencer l'embauche, l'assurance ou les 
relations interpersonnelles ? À quel point peut-on garantir le respect de la vie privée des individus tout 
en exploitant le potentiel de la génétique pour la santé publique ?

Reproduction assistée : La reproduction assistée, par le biais de techniques comme la fécondation in 
vitro (FIV),  le  don de gamètes,  et  la  gestation pour autrui  (GPA),  soulève des questions éthiques, 
sociales  et  légales.  Ces  pratiques  interrogent  les  concepts  de  famille et  de  parenté et  soulèvent  des 
dilemmes sur la dignité et le respect de l’être humain. Par exemple, doit-on permettre l’accès à ces techniques 
à tous, sans distinction de statut conjugal ou d'orientation sexuelle ? Et comment gérer le statut des 
embryons, souvent conçus en surnombre, dans le cadre des FIV ?

| 11 |



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

Manipulation du génome et biotechnologies (CRISPR-Cas9) : La technologie CRISPR-Cas9, qui 
permet une modification ciblée du génome, a révolutionné les possibilités de la biologie moderne. Avec 
cette technique, il est désormais possible de corriger des anomalies génétiques et de prévenir certaines  
maladies.  Cependant,  la  manipulation  génétique  soulève  des  inquiétudes  quant  à  l’eugénisme et  au 
transhumanisme.  Jusqu’où peut-on légitimement aller dans la modification de l’humain ? Existe-t-il un 
risque de transformer la médecine en une pratique d’optimisation des individus,  au-delà des seules 
considérations de santé ? La manipulation génétique pose également la question de l’irréversibilité des  
modifications  transmises  aux  générations  futures,  et  des  effets  potentiellement  imprévus  de  ces 
changements.

Il est essentiel de souligner que les sciences biomédicales ne posent pas seulement des défis techniques, 
mais  aussi  des  dilemmes  éthiques  et  sociaux  qui  nécessitent  une  réflexion  approfondie.  Cette 
introduction permet de poser les bases des questionnements qui jalonneront le cours, en insistant sur le 
fait que l’éthique est un domaine de réflexion critique indispensable pour comprendre les implications 
de la science sur la société et sur la nature humaine elle-même.

Le tramway de Philippa Foot

Le casse-tête  du train  est  une  expérience  de  réflexion destinée  à  nous  faire  appréhender  nos 
intuitions morales.  D’abord présenté par Philippa Foot,  voici  sa forme de base:  un train sans 
conducteur  roule  sur  une  voie  ferrée.  Sur  cette  voie,  cinq personnes  sont  attachées  aux  rails. 
Heureusement,  il  est  possible  d’actionner  un  aiguillage  pour  envoyer  le  train  sur  une  voie 
secondaire et les sauver. Hélas, sur cette voie est attachée une sixième personne qui sera tuée si  
vous le faites. Qu’allez-vous décider? La majorité des gens disent qu’il faut actionner l’aiguillage. Si 
l’on suit l’éthique utilitariste, où une action est bonne dans la mesure où elle augmente le bonheur  
général, il semblerait que la meilleure chose à faire soit de dévier la course du train. Cependant,  
Judith Jarvis Thompson suggère une variation intéressante à ce problème de train, qui montre que 
nos intuitions utilitaristes ne sont pas toujours fiables. Le scénario est le même sauf  que, cette fois,  
vous êtes sur un pont sous lequel va passer le train incontrôlable, et un homme se tient près de 
vous. La seule manière de sauver les cinq personnes est de le pousser pour qu’il tombe sur les rails  
et arrête ainsi le train. Est-ce la bonne action à accomplir? Le calcul moral semble être le même:  
une personne est sacrifiée pour en sauver cinq. Mais, cette fois, l’intuition morale est différente: les 
gens pensent qu’il serait mal de pousser l’homme.

Barry Loewer, Philosophies en 30 secondes

L’expérience  de  pensée  du  tramway,  imaginée  par  la  philosophe  Philippa  Foot,  est  l'une  des  plus 
célèbres en éthique contemporaine. Dans sa forme la plus simple, elle pose la question suivante : un 
tramway est hors de contrôle et se dirige vers cinq personnes attachées sur la voie. Si vous actionnez  
une manette, le tramway changera de voie et ne tuera qu’une seule personne. Devrait-on sacrifier une 
vie pour en sauver cinq ? Cette expérience soulève plusieurs problématiques, dont l’impraticabilité de 
l’impératif  catégorique kantien en situation de conflit de devoirs, la variabilité de nos intuitions morales 
selon les circonstances, et son lien avec les dilemmes bioéthiques concrets dans le monde médical.

L’éthique  kantienne  repose  sur  l’impératif  catégorique,  selon  lequel  les  actions  doivent  être 
universalisables sans contradiction et respecter la dignité de chaque être humain comme une fin en soi.  
Dans le cas du tramway, cependant, cet impératif  semble difficilement applicable : d’une part, Kant 
proscrit le sacrifice d’une vie, puisque chaque individu a une dignité inaliénable. D'autre part, ne pas agir  
pour sauver les cinq autres vies semble également moralement condamnable. L’impératif  catégorique,  

| 12 |



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

ici, conduit à un conflit de devoirs : le devoir de ne pas instrumentaliser une vie contre le devoir de  
sauver des vies. Ce dilemme montre une limite de l’éthique kantienne face à des situations tragiques où  
aucun choix n’est pleinement satisfaisant moralement. La situation du tramway invite ainsi à reconnaître  
que dans certaines situations, il est impossible de respecter tous les impératifs moraux en même temps, 
mettant en lumière l'impraticabilité de la rigueur kantienne en cas de dilemme où chaque choix implique 
des sacrifices.

L’expérience de pensée du tramway nous révèle également que nos intuitions morales ne sont pas 
rigides, mais tendent à varier selon les contextes. De nombreuses variantes de cette expérience existent, 
comme celle  du « gros homme » :  ici,  au lieu de tirer  une manette,  on doit  pousser  une personne 
corpulente sur la voie pour arrêter le tramway et sauver les cinq personnes. Les études montrent que 
beaucoup sont moins enclins à accepter cet acte, bien qu'il mène aux mêmes conséquences (une vie  
contre cinq). Cette différence de réaction indique que nos jugements moraux sont influencés par des 
facteurs émotionnels et contextuels : le fait de devoir agir de manière plus directe (pousser un individu) 
ou le lien physique change notre perception morale de l’acte. Ce constat pose un défi aux théories 
éthiques rationnelles, car il montre que nos intuitions morales sont soumises à des variations sensibles, 
souvent inconscientes, qui influencent notre choix.

Bien que fictive, l’expérience du tramway ouvre également des perspectives vers des situations bien 
réelles, particulièrement dans le domaine biomédical, où les soignants font face à des dilemmes éthiques  
similaires. Par exemple, en réanimation, les médecins doivent parfois prendre des décisions tragiques 
quant à l’attribution des ressources rares, telles que des respirateurs, en période de crise sanitaire. Cette  
situation rappelle l’expérience du tramway : faut-il sacrifier certains patients en n’allouant pas de soins 
intensifs  pour  maximiser  les  chances  de  survie  d’autres ?  Les  soignants  se  trouvent  ici  dans  des 
situations où le principe kantien de respecter la dignité de chaque individu se heurte aux contraintes  
réelles de ressources limitées et à la nécessité de sauver le plus de vies possible. De même, des décisions  
liées  aux  greffes  d’organes  impliquent  de  choisir  entre  plusieurs  patients  pour  un  même  organe 
disponible, ce qui peut également rappeler les dilemmes posés par le tramway. 

L’expérience du tramway, ainsi,  n’est pas seulement une fiction abstraite ;  elle illustre des dilemmes 
éthiques profondément ancrés dans les réalités bioéthiques modernes.  Face à de telles situations,  il  
devient essentiel de réfléchir aux cadres éthiques permettant de guider l’action, tout en reconnaissant  
que ces cadres sont parfois inapplicables ou en tension. La complexité de ces choix,  comme dans  
l’expérience de Foot, invite à développer une éthique flexible, capable d’intégrer le caractère tragique et 
imparfait de certaines situations humaines.

| 13 |


	Syllabus
	Période
	Objectifs généraux
	Connaissances
	Compétences
	Résultats attendus
	Prérequis
	Références au programme
	Méthodes d’enseignement
	Évaluation

	Éthique et intuitions morales [introduction]
	La machine à expériences de Robert Nozick
	Introduction à l’éthique et à la philosophie morale
	Origine et fondement de la morale
	Fin(s) et moyen(s) : un problème et trois réponses possibles à la question kantienne
	Le bien
	Le bonheur
	La vie

	Un dernier aspect de la question morale : comment déterminer le « je » moral qui agit ?
	La réponse de Kant : l’impératif catégorique

	Éthique et morale dans le contexte des sciences biologiques
	Éthique appliquée aux sciences biologiques
	Les principaux défis de la technique dans le domaine du vivant
	Le tramway de Philippa Foot





