Philosophie | Terminale ST2S | M Alfio N. Rizzo

lil. ETHIQUE ET SCIENCES BIOLOGIQUES :
PARCOURS BIO-MEDICAL

Contenus et plan du cours

SYILADUS. ... vttt ettt ettt e et e st e e ae e st e e b e e st e et e e st e es b e e sae e be e tteesbeesaaeennraeean 2
ETHIQUE ET INTUITIONS MORALES [INTRODUCTION]......cceceeererererenereresesesesesesesesesens 3
Introduction a 1’éthique et a la philosophie morale...........cc.ccccoevieriiiiniiniicceeee 4
Origine et fondement de 1a MOTAle...........cccuirriiiiiiiiieeieeeeeeeeeee et sbeessae e e 5
Fin(s) et moyen(s) : un probléme et trois réponses possibles a la question kantienne................ 6
Un dernier aspect de la question morale : comment déterminer le « je » moral qui agit ?......... 8
Ethique et morale dans le contexte des sciences biologiqUeS..............ceveveveeeevrvreereereceeeeeeeenenens 11
Ethique appliquée aux Sciences biolOZIQUES.............euvecveveeuivreeeeieeeeeeeeeseeeeseeeesessesssesesesensnans 11

I =T ) (0T 11 | L= USSR 14
2. Le tranShumaniSIme.........cocueiiuiiiieiieeieeete ettt ettt st e st e et e sat e s b e st e e s asee e e eaneeenn 15
3. Législation et DIOBthiqUE.........cocuiiriiiiiiieeeee ettt 16
4. Exemples de lois politiques concernant l'application des techniques bio-médicales................ 17
Conclusion | Qu'est-ce qui rend une loi éthiquement acceptable ?..........ccccceeviiriieinieniennieeennneen. 19
LLOXIQUE. ..ttt ettt e ettt e e e st e e st e e e s st e e e e st e e e e abe e e e e araaeeennraaeeenns 20

BiIDLIOGIaPRie. ..ottt st b e 20




organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

Syllabus

Période

Novembre et décembre | Six semaines, 12 heures de cours.

Objectifs généraux

- Présenter le débat philosophique en matiere d’éthique et bioéthique.

- Fournir quelques notions relatives aux concepts fondamentaux de la philosophie morale
autonomie/hétéronomie, formalisme, conséquentialisme, dignité, respect.

- Introduire la méthode de la dissertation : problématisation du sujet.

Connaissances

- Comprendre et retenir la signification des concepts liés aux themes de I’éthique et de la morale.
- Reconnaitre les problématiques et les auteurs significatifs dans le débat sur la morale.

Compétences

- Définir un concept.

- Identifier un raisonnement et produire un argument.

- Analyser 'argumentation d’un texte philosophique.

- Rédiger une introduction pour une explication de texte.

Résultats attendus

- Connaitre certains problémes liés a la philosophie morale et les positions philosophiques.
- Rédiger un essai argumentatif.

Prérequis

- Connaissances et compétences acquises en ST2S.

Références au programme

Perspectives : la morale et la politique.

Notions : la justice, la liberté, la technique.
Repeéres : absolu/relatif ; contingent/nécessaire ; essentiel/accidentel ; légal/légitime ;

objectif/subjectif ; obligation/contrainte ; origine/fondement ; public/privé ;
transcendant/immanent ; universel/général/particulier/singulier.
Auteurs : Rousseau, Kant ; Arendt, Jonas, Rawls.

Méthodes d’enseignement

Cours magistral. Lectures et explication de textes. Projection de vidéo et débat. Exercices dirigés.

Evaluation

CCF : questionnaire sur document audio-visuel [Coeff. 2 | Trimestre 1].
Fin module : Essais argumentatif guidé (en préparation de la dissertation) [Coeff. 2 | Trimestre 2].

|2]



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

Ethique et intuitions morales [introduction]

La question « Que dois-je faire ? », formulée par Kant, résume I'un des enjeux fondamentaux de la
réflexion éthique : comment déterminer ce qui est moralement juste ? Cette question nous amene a
considérer ce qui fonde nos actions, ainsi que les valeurs et les finalités qui orientent nos choix de vie.
Face a cette question, trois grandes réponses émergent : celle du bien, qui suggere que 'on doit se
conformer aux normes universelles du juste ; celle du bonheur, qui place le bien-étre et la satisfaction
des désirs comme horizon de I'action morale ; et enfin celle de 'accomplissement de I’existence, qui
considere que I'éthique réside dans la réalisation du potentiel humain et de notre véritable essence.
Dans ce cours, on va explorer ces réponses a travers les anciennes éthiques de la vertu et du bonheur,
les théories modernes de I'obligation morale et du respect de la personne, et les approches critiques de
Nietzsche. En confrontant chaque perspective a des dilemmes moraux et a nos intuitions éthiques, nous
chercherons a discerner la nature et la source de notre devoir moral, ainsi que le chemin a suivre pour
parvenir a une vie éthique pleinement accomplie. Au-dela de 'examen des doctrines, la réflexion porte
également sur des dilemmes moraux concrets, qui permettent d’expérimenter la mise en application de
ces théories et de tester leur portée. Ce parcours philosophique nous amenera ainsi a interroger la
source de nos intuitions morales et a discerner si notre action doit étre guidée par la raison pure, les

sentiments, ou une harmonie entre les deux.

Ce cours explore une deuxiéme perspective qui s’ajoute a celle théorique abordée dans la premicre
partie de année : a la théorie on ajoute la pratique. Pour préciser : la #héoria, ou la contemplation
théorique, consiste a analyser et a comprendre le monde réel, les idées, ainsi que les fondements et les
concepts de chaque doctrine ; la praxis, ou la mise en ceuvre pratique, concerne la manicre dont ces
idées s’appliquent aux actions et aux choix de vie concrets. En confrontant chaque perspective a des
dilemmes moraux et a nos intuitions éthiques, nous chercherons ainsi a discerner la nature et la source
de notre devoir moral, tout en examinant comment parvenir a une vie éthique pleinement accomplie, a

la fois dans la réflexion et dans l'action.

La machine a expériences de Robert Nozick

Echangeriez-vous votre vie réelle, marquée par des frustrations et des déceptions, des
succes partiels et des réves inaccomplis, contre une vie d’expériences désirables mais
complétement artificielles, provoquées par des moyens chimiques ou mécaniques ?
Supposez qu’il existe une machine qui puisse vous faire vivre toutes les formes d’expérience que
vous souhaitez. Des neuropsychologues géniaux seraient capables de stimuler votre cerveau de
telle sorte que vous pourriez croire et ressentir que vous étes en train d’écrire un grand roman, de
vous faire un bon ami, de lire un livre intéressant ou de faire n’importe quoi d’autre qui
correspond a vos désirs. Mais, en fait, vous seriez en permanence dans la machine, avez des
électrodes branchés sur le crane. C’est vous qui fixeriez le programme des expériences que vous
souhaiteriez avoir pour deux ans disons. Ensuite, vous auriez quelques heures hors de la machine
pour choisir le programme des années suivantes. Bien entendu, une fois dans la machine, vous ne
sauriez pas que vous y €tes ; vous penseriez que tout arrive vraiment.

Vous brancheriez-vous ?

[Ne vous arrétez pas a des problemes mineurs comme celui de savoir qui fera marcher les
machines si tout le monde se branche !]'

1 D’aprés un cas proposé par Robert Nozick, Anarchie, Etat et utopie, Paris, PUF, 1988, p. 64.

|31



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques
‘ Ruwen Ogien, Lnfluence de l'odenr des croissants sur la bonté humaine, Paris, Grasset, 2011, p. 142-143

L’expérience de pensée de la machine a expériences de Robert Nozick est un outil de conceptualisation
qui permet d’interroger nos intuitions morales en posant le dilemme du choix entre une vie réelle et une
existence artificiellement heureuse. Premic¢rement, elle interroge le réle de la conscience morale dans
nos choix: branchés a cette machine, nous vivrions sans aucun sens des responsabilités ni des
conséquences de nos actions, ce qui nous priverait de la conscience morale qui nous pousse a répondre
aux autres et a nous-mémes — mais le choix initial de nous brancher et de programmer les expériences
nous revient. Deuxi¢emement, elle souléve la question du bonheur et de ’'hédonisme : serait-il suffisant
de ressentir un plaisir ininterrompu pour mener une vie bonne ? La machine de Nozick suggere que le
simple plaisir, aussi intense soit-il, ne suffit pas a satisfaire notre besoin de signification et de
contribution réelle dans le monde. Finalement, la question de l'authenticité se pose, tant pour la vie
elle-méme que pour les choix que nous y faisons. Une vie sans réalité objective nous priverait
d’expériences authentiques et de défis, ainsi que de la possibilité de faire des choix libres et significatifs.
Au fond, Nozick semble ainsi soutenir que I'authenticité et la conscience morale sont des conditions
essentielles pour une vie digne d’étre vécue, indépendamment de la quantité de plaisir qu’elle comporte.

[Approfondissement. Le texte complet de Ruwen Ogien sur la machine a expériences avec différents

scénarios | télécharger le document PDF au lien suivant : |

Introduction a I'éthique et a la philosophie morale

Dans le langage courant, les termes éhigue et morale sont souvent utilisés comme synonymes de manicre
interchangeable pour désigner les principes qui régissent nos actions. Cependant, bien qu’ils se
recoupent parfois, ces deux notions ont des significations différentes et, pour cela, peuvent avoir des
usages distincts. L’étymologie des mots nous éclaire déja sur leurs nuances : le terme éthigue vient du
grec éthos, signifiant le caractere ou la maniere d’étre d’une personne, tandis que morale provient du latin
mos, moralis, qui renvoie aux meeurs et aux coutumes. Cette distinction de type étymologique refléte aussi
une différence conceptuelle : 'éthique concerne le caractere et la formation de soi, elle s’ancre dans les
choix personnels et touche a ce que l'individu juge bon pour lui-méme. La morale, quant a elle, est
inspirée par des regles sociales et culturelles partagées, orientant nos comportements vers des valeurs
collectives.

On peut donc dire que Iéthique désigne la réflexion sur la manicre de bien vivre et les vertus
individuelles qui ménent au bonheur. En grec ancien, cette notion renvoie a la question de I’ exdaimonia
(eOdawuovia), souvent traduit par « bonheur» ou « épanouissement ». Quant a la morale, elle fait
référence aux reégles et aux normes qui dictent ce qui est considéré comme bien ou mal dans une société
donnée. La morale est donc plus prescriptive et normative, tandis qu’on peut voir dans I’éthique une
quéte personnelle de sens et de vertu. Cette distinction a une conséquence importante : I’éthique,
tournée vers le caractere, porte davantage de poids dans nos choix privés, dans la maniére dont chacun
développe ses valeurs et sa personnalité. .a morale, orientée par des normes culturelles, interroge notre
rapport a la société et éclaire nos choix dans la sphéere publique. Ce lien entre morale et collectif
conduit naturellement a la politique, qui régit la vie en commun. Ainsi, réfléchir sur la morale implique
aussi de questionner nos devoirs sociaux, nos responsabilités collectives et notre engagement envers
autrui et dans la société.

|4]



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

Origine et fondement de la morale

La philosophie morale s’intéresse a la question des fondements des normes sociales (*morale*) et de la
recherche individuelle d’une sagesse pratique basée sur la vertu (*éthique*). Il est essentiel de bien
différencier ces deux concepts, car ils renvoient a des dimensions distinctes de notre rapport au bien et
a l'action juste. Dans le cas de la morale, la réflexion se dirige vers les origines de ces normes et des
principes qui orientent nos comportements au sein de la société. On peut ainsi envisager trois sources
possibles : naturelle, culturelle, et religieuse.

L’idée d’une origine naturelle de la morale repose sur la conception d’une humanité régie par des
principes essentiels et, par conséquent, universels, liés a la nature humaine ou aux lois de la nature.
Dans cette perspective, la morale découlerait de 1'inné, d'un ensemble de valeurs et de comportements
inscrits dans la nature de 'étre humain, qui permettent la vie sociale et facilitent la survie de 'espece.

11 existe une dimension culturelle et sociale a la morale : elle se développe et se faconne au fil du temps
par des interactions humaines, les coutumes et les normes collectives acquises. Ce qui est considéré
comme « bon » ou «juste » est donc influencé par les valeurs d’'une société spécifique, qui évoluent et
varient selon les contextes historiques et culturels. Finalement, cette dimension culturelle est renforcée
par des systemes de croyances religicuses, qui ont joué un role déterminant dans I’établissement et la
préservation de normes morales. Bien que la religion soit une construction culturelle, acquise par la
transmission, elle a exercé une force morale considérable a travers les siécles, en fournissant une
justification transcendante aux valeurs et aux regles sociales. La religion, en ancrant la morale dans une
autorité supérieure, renforce ainsi 'adhésion des individus aux normes collectives et faconne les

comportements au nom du sacré ou du divin.

En ce qui concerne Iéthique, elle s'intéresse moins aux normes collectives qu’a la maniére dont chaque
individu, de fagon autonome, élabore des principes pour guider ses propres actions et construire une
vie bonne. Plutét que d’étre fixée par des normes externes ou culturelles, I’éthique repose sur une
recherche personnelle de sagesse pratique, orientée vers la vertu. Elle vise ainsi a répondre a la

question : comment devrais-je vivre pour m’épanouir et accomplir mon potentiel humain ?

La perspective éthique trouve ses racines dans la philosophie antique, notamment chez les Grecs, pour
qui la vie vertueuse est le moyen d’atteindre I endaimonia (le bonheur ou la plénitude) par I’harmonie des
désirs et la maitrise de soi. Contrairement a la morale, qui impose des devoirs a partir de valeurs
collectives, I’éthique se construit a partir de la réflexion personnelle et du développement intérieur de
I'individu. Elle implique une pratique quotidienne, une praxis, qui vise a former le caractere (I'ézhos) par

des choix éclairés et libres, en vue de 'amélioration de soi.

Ainsi, la ot la morale tend a s’adresser a I'individu en tant que membre de la société, I’éthique s’adresse
a lui en tant qu’étre autonome, soucieux de son accomplissement personnel. Elle explore la manicre
dont chacun peut construire une vie authentique, alignée avec ses valeurs profondes et ses aspirations.
Dans ce sens, I’éthique devient une quéte de soi, une discipline du caractére qui oriente les décisions
individuelles sans nécessairement dépendre des attentes sociales ou religieuses.

5]



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

Fin(s) et moyen(s) : un probleme et trois réponses possibles a la question kantienne

Le probleme éthique et moral que nous abordons ici est celui du rapport entre la fin de notre action et
les moyens que nous utilisons pour latteindre. La question kantienne « Que dois-je faire ? » incarne
parfaitement cette interrogation, en cherchant a déterminer non seulement ce qui est requis
moralement, mais aussi comment nos actions se justifient en fonction de leurs objectifs et des moyens
qu’elles impliquent. Kant, en développant une réponse formelle et universelle a cette question, souleve
un débat essentiel : quelle est la finalité de nos actions, et de quels moyens pouvons-nous disposer pour
y parvenir ?

Ce questionnement peut se décliner en une alternative fondamentale : la fin prime-t-elle sur les moyens,
donc tous les moyens sont-ils justifiés des lors qu’ils permettent d’atteindre une fin souhaitable, ou, au
contraire, aucune fin, méme éthiquement souhaitable, pourrait-elle justifier 'emploi de moyens
immoraux ? Les réponses a cette question se cristallisent souvent autour des notions de bien et de mal :
devons-nous toujours viser une bonne fin avec de bons moyens, ou peut-on accepter d’employer des
moyens discutables pour atteindre une fin jugée noble ? Ce dilemme constitue un des enjeux de la
philosophie morale, en ce qu’il engage notre conception méme de la responsabilité éthique. A la
question « Que dois-je faire ? », la traditions philosophique fournit trois réponses différentes : faire le
bien, rechercher le bonheur, accomplir sa vie.

Le bien

Lorsque on répond a 'impératif qui impose de faire le bien, c’est-a-dire orienter chaque action vers ce
qui est moralement juste, indépendamment des conséquences. Néanmoins, il reste a déterminer ce
qu’on entend par « bien ». Définir ce qui est « bien » pose un probleme pour la philosophie morale, car
ce concept se révele complexe. Ce qui est « bien » semble, en effet, dépendre des contextes culturels et
historiques — par conséquent il existe aussi des différences dans les conceptions philosophiques qui le
définissent de manicre divergente. Cette multiplicité de perspectives peut nous faire glisser vers un
certain relativisme moral, ou le bien serait simplement ce qui est per¢u comme tel dans une époque ou
une société donnée, risquant ainsi de perdre toute universalité ou objectivité.

Pour Platon, par exemple, le bien est un idéal transcendant, une forme parfaite qui existe
indépendamment du monde sensible et auquel les étres humains doivent aspirer. Le Bien est la plus
haute réalité, a la fois la cause et le fondement de toute connaissance et de toute moralité ; il est
intemporel et immuable. Dans cette perspective, le Bien possede une valeur universelle, et les actions
humaines doivent s’orienter vers cette transcendance. A Popposé, Aristote situe le bien dans le monde
immanent, en le rendant dépendant de la nature humaine et des objectifs que chaque étre humain
poursuit pour réaliser son épanouissement. Pour lui, le bien est avant tout ce qui permet d’atteindre la
endatmonia (le bonheur ou la plénitude) grace a la pratique des vertus, et il prend donc une dimension
plus concréte et subjective, liée aux dispositions de chaque individu dans sa vie sociale et politique.

Une autre vision tres originale et renversant appartient a Nietzsche, qui remet radicalement en question
la valeur transcendante du bien et du mal. Pour lui, le bien est ce qui est bon pour la vie, c’est-a-dire ce
qui renforce la vitalité, 'affirmation de soi et la puissance d’un individu ou d’une culture. 11 rejette les
valeurs morales traditionnelles qu’il considére comme affaiblissantes et s’oppose a 'idée de vérités
morales universelles. Le bien, dans ce cadre, est relatif a chaque volonté, a chaque force créatrice et a la
capacité de I'individu a s’affirmer sans renoncer a sa puissance.

|6]



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

Les différentes conceptions du bien révelent ainsi une tension entre, d’'une part, aspiration a une
norme universelle et, d’autre part, I'idée que le bien pourrait varier en fonction des perspectives et des
besoins. Cela nous place devant a la difficulté de définir le bien sans tomber dans un relativisme ou tout
est également valable.

Le bonheur

On peut aussi répondre a I'injonction qui nous meéne a rechercher le bonheur, en adoptant des moyens
qui contribuent a maximiser le bien-étre de soi ou des autres, comme le propose Iéthique
conséquentialiste. Le bonheur peut étre défini comme un état de satisfaction durable, de plénitude ou
de sérénité, correspondant a l'atteinte d’objectifs personnels. Dans les éthiques anciennes, ce bonheur —
ou endaimonia — désigne bien plus quun plaisir ou une satisfaction ponctuelle : il représente un idéal de
vie accomplie et vertueuse, ou la personne agit en accord avec sa nature profonde et en harmonie avec
la société et Punivers. Pour Aristote, par exemple, Uexdaimonia est le bien supréme que l'individu doit
atteindre par la vertu et la raison, dans un équilibre entre désirs et devoirs. Le bonheur ne se limite donc
pas au bien-étre personnel, mais suppose un engagement moral et une intégration sociale, ou le respect
des autres, le développement de soi, et la poursuite du bien de la cité se rejoignent.

L’hédonisme, en revanche, met I'accent sur le plaisir comme composante essentielle du bonheur, et
adopte une approche plus conséquentialiste : le bien moral est défini en fonction des conséquences
heureuses de nos actions. Dans cette perspective, on vise a maximiser les plaisirs et a minimiser les
douleurs, non seulement pour soi mais afin de parvenir a l'aaraxie, un état de tranquillité d’esprit.
L’hédonisme inspire donc des éthiques modernes comme lutilitarisme de Bentham ou de Mill, qui

cherchent a maximiser le bonheur général.

Mais la recherche du bonheur présente des difficultés pour la philosophie morale. D’abord, le bonheur
est subjectif et dépend des préférences, des désirs, et du contexte personnel de chacun. Ce caractere
individuel rend complexe I’élaboration de regles universelles ou de principes éthiques applicables a tous.
Drailleurs, le bonheur peut aussi étre incompatible avec les exigences du devoir : certaines actions, bien
qu’éthiquement justes, peuvent aller a encontre du bien-étre personnel ou collectif. Enfin, 'obsession
du bonheur risque de nuire a d’autres valeurs, comme la justice ou la vérité, et de favoriser une
approche instrumentale des relations humaines (et de soi-méme aussi), ou la personne devient un
moyen pour atteindre sa propre satisfaction.

La vie

Enfin une troisi¢me réponse possible a la question du devoir impose d’accomplir sa propre vie, ce qui
implique de donner un sens et une direction a son existence, en choisissant les moyens qui permettent
une authentique réalisation de soi et de ses potentialités. Dans les éthiques anciennes, cette quéte de
Paccomplissement personnel était centrale : elle passait par la recherche de la vertu (Aristote) et par
I’harmonie avec la nature (stoicisme), conduisant a une vie épanouie et en accord avec le monde.
I’homme doit ainsi « accomplir sa nature » en déployant ses capacités rationnelles et morales, tout en
trouvant sa place dans la cité et dans 'ordre naturel. Dans cette perspective, accomplir sa vie revient a
développer pleinement ce que 'on est, de facon a réaliser son essence dans un équilibre entre soi et le
monde extérieur.

|71



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

C’est Nietzsche qui donne une signification nouvelle et radicale a cette injonction. Le philosophe
allemand rejette les idéaux universels de bien et de vertu, pour promouvoir une affirmation créatrice de
la vie, ou chacun doit transcender ses limites et créer ses propres valeurs. L’homme accompli est celui
qui, tel le surhomme (Ubermensch, ou surhumain), surmonte ses instincts de faiblesse et ses
conditionnements sociaux pour affirmer son existence selon sa propre volonté et sans soumission a des
idéaux imposés. Chez Nietzsche, donc, accomplir sa vie ne consiste pas a suivre un modele préétabli de
I'accomplissement humain, mais a transformer ses limites en une force de dépassement, en accord avec

la puissance de vie.

Cependant, cette injonction a accomplir sa vie souleve, elle aussi, des difficultés philosophiques.
Drabord, la subjectivité et la relativité de cette recherche : chacun peut avoir sa propre conception de ce
qu’est une vie accomplie, rendant difficile I’établissement de criteres universels d’accomplissement.
Ensuite, se pose le probleme métaphysique du déterminisme : suis-je ce que je deviens ou deviens-je ce
que je suis ? Autrement dit, ai-je le choix de me réaliser librement, ou suis-je déterminé par ma
« physiologie », mes pulsions et me penchants, et, méme, le contexte social ? Cette question, cruciale
pour la philosophie morale, remet en cause la possibilité d’un accomplissement réellement autonome, et
renvoie a un débat central sur la liberté humaine et le pouvoir de se transformer.

Un dernier aspect de la question morale : comment déterminer le « je » moral qui agit ?

Une interprétation de la question kantienne concerne le sujet du devoir. En I'exprimant a la premiere
personne on peut affirmer que Paction morale engage avant tout une responsabilité personnelle et
directe. En effet, nul ne peut déléguer a autrui — ni a un collectif impersonnel (#ous), ni a un sujet
indéterminé (0#) — son propre devoir moral. La morale, en ce sens, releve d’une réflexion et d’un
engagement individuels : chaque « je, moi » doit répondre de ses choix et de leurs conséquences. Cette
responsabilité personnelle est la base de toute éthique, impliquant que chacun reconnaisse son devoir de
répondre de ses actes.

Cependant, cette notion du « je » pose des difficultés conceptuelles. D’abord, peut-on définir le « je »
comme strictement singulier, un individu agissant de maniére autonome et responsable ? Dans cette
perspective, chacun est seul responsable de ses choix, car il est un « sujet moral » singulier, dont les
valeurs, les décisions et la conception du bien peuvent varier d’une personne a autre. Mais ce mod¢le
du «je » pose la question du relativisme moral : si chaque individu est seul juge de ce qui est bien ou
mal, comment éviter le risque de subjectivité ou de fragmentation des valeurs ? Ce modele de
I'autonomie individuelle peut alors engendrer une moralité diverse, voire contradictoire, ou chaque « je »
détermine son propre bien sans référence commune.

A linverse, on pourrait considérer que le « je » incarne un idéal moral universel, et que individu agit en
se conformant a des principes universels, qui transcendent les particularités personnelles. Cela souléve
une autre difficulté : si les principes moraux sont universels, d’ou viennent-ils ? Qu’est-ce qui rendrait
un principe moral universel et acceptable pour tous ? Cet idéal suppose I'existence d’un fondement
commun a tous les sujets qui agissent, un fondement qui pourrait étre, par exemple, la raison, la dignité
humaine, la recherche du bonheur partagé ou une prédisposition au sentiment (du bien). Cette
perspective universelle repose sur I'idée que, malgré les différences individuelles, il existe une dimension
morale commune qui lie chaque «je» a un «nous» universel, en tant que membres d’une méme

humanité morale.

18]



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

Entre ces deux conceptions, il existe cependant des degrés intermédiaires, comme le suggerent les
concepts de général et de particulier. Certains principes moraux peuvent étre partagés par des groupes,
des cultures ou des traditions spécifiques, sans pour autant atteindre P'universalité complete. Ainsi, des
normes morales peuvent étre générales (acceptées au sein d’une société) ou particulieres (propres a un
individu ou a une culture spécifique). Par exemple, le respect des anciens peut étre un principe partagé
au sein de nombreuses cultures (général) sans pour autant étre universellement prescrit, ou ’honnéteté
peut étre une valeur universelle, mais vécue différemment en fonction des contextes (particulier).

La réponse de Kant : I'impératif catéqgorique

L'impératif catégorique, concept central de l'éthique de Kant, est une régle morale universelle et
inconditionnelle qui guide les actions humaines. Selon Kant, dans les Fondements de la métaphysique des
meurs, 1a morale ne peut pas dépendre de préférences personnelles ou de circonstances changeantes,
mais doit étre fondée sur des principes rationnels applicables a tous. L'impératif catégorique représente
donc ce principe universel qui permet de distinguer les actions moralement bonnes des autres.

Kant distingue deux types d'impératifs : les impératifs hypothétiques et I'impératif catégorique. Les
impératifs hypothétiques sont conditionnels : ils se présentent sous la forme « Si tu veux X, alors tu
dois faire Y ». Par exemple, « Si tu veux étre en bonne santé, tu dois faire de 'exercice ». Ces impératifs
ne sont valables qu'en fonction des désirs ou des objectifs personnels de chacun.

L’impératif catégorique, en revanche, est inconditionnel. Il impose une obligation morale indépendante
des préférences individuelles, applicable a tout étre rationnel. Ainsi, contrairement aux impératifs
hypothétiques, I'impératif catégorique ordonne d’agir d’une certaine manicre simplement parce que
c’est moralement juste, sans se référer a un but particulier.

Kant propose plusieurs formulations de I'impératif catégorique qui se complétent et s’éclairent
mutuellement. Nous retenons deux formulations : la premiere qui énonce la loi universelle et la
deuxieme qui porte I'accent sur le respect de la dignité humaine.

La premicre formulation de I'impératif catégorique se présente ainsi: « Agis uniquement d’apres la
maxime grace a laquelle tu peux vouloir qu’elle devienne une loi universelle ». Cette formulation invite a
évaluer chaque action en se demandant si la maxime qui la motive pourrait étre adoptée par tous sans
contradiction. En d’autres termes, il s’agit de vérifier si 'on peut vouloir que le principe de notre action
soit une loi morale universelle. Par exemple, si une personne envisage de mentir pour obtenir un
avantage, elle devrait se demander : « Et si tout le monde mentait pour obtenir ce qu’il veut ? ». Elle
constaterait que la pratique du mensonge, si elle devenait universelle, rendrait impossible la confiance
nécessaire aux relations humaines, et donc le mensonge serait moralement inacceptable.

La seconde formulation de 'impératif catégorique est : « Agis de telle sorte que tu traites ’humanité,
aussi bien dans ta personne que dans la personne de tout autre, toujours en méme temps comme une
fin, et jamais simplement comme un moyen ». Cette formulation met en avant la dignité inhérente a
chaque individu, qui doit toujours étre respecté pour lui-méme et non utilisé uniquement comme un
instrument pour atteindre un autre but. Ainsi, mentir ou manipuler quelqu'un pour obtenir un gain
personnel reviendrait a traiter cette personne comme un simple moyen et violerait cet impératif. Kant

affirme que la dignité humaine est absolue et que chaque étre rationnel mérite d’étre traité avec respect.

19]



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

L’impératif catégorique incarne donc l'idéal d'une moralité universelle, indépendante des circonstances
ou des intéréts personnels. II pose une morale de 'autonomie : les individus ne se contentent pas de
suivre des regles imposées par I'extérieur, mais agissent en fonction de principes rationnels qu’ils
pourraient eux-mémes vouloir voir appliqués par tous. Cette autonomie morale est un des aspects
fondamentaux de la dignité humaine pour Kant. Malgré son ambition, 'impératif catégorique est
parfois critiqué pour son caractére rigide et absolu, qui peut rendre difficile son application dans
certaines situations complexes. Par exemple, dans des situations de conflit de devoirs, I'impératif
catégorique peut ne pas offrir de solution claire, car il interdit aussi bien de sacrifier une vie que de
rester passif devant une catastrophe. Certains philosophes ont également souligné que I’éthique
kantienne, trop ancrée dans la raison, pourrait manquer de sensibilité aux émotions ou aux contextes
particuliers des dilemmes moraux.

[10]



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

Ethique et morale dans le contexte des sciences biologiques

Dans le contexte philosophique, la morale se réfere généralement a un ensemble de valeurs, de regles
ou de normes qui dictent ce qui est considéré comme bien ou mal au sein d’une société. Elle implique
des impératifs et des prescriptions qui peuvent varier selon les cultures et les époques. L.a morale est
donc souvent percue comme un cadre stable de comportements appropriés, fondé sur des traditions,

des coutumes ou des croyances partagées.

Iéthique, en revanche, est davantage une réflexion critique sur ces normes et valeurs. Elle interroge les
fondements de la morale et explore les raisons qui justifient telle ou telle action. L’éthique est
particulicrement importante dans le contexte des sciences, car elle permet de questionner les
implications des pratiques scientifiques au-dela des seuls impératifs techniques. Dans le domaine
biomédical, I’éthique vise a déterminer ce qui est juste, respectucux et bénéfique pour l'individu et la
société, en tenant compte des progres scientifiques et de leurs répercussions sur la vie humaine.

Ethique appliquée aux sciences biologiques

En sciences biologiques et biomédicales, 1'éthique se concentre sur des sujets complexes comme le
respect de l'autonomie des individus, la protection de la dignité humaine, et la recherche du bien
commun. Ces questions touchent a des domaines variés, allant de la recherche sur les cellules souches et
la manipulation génétique a la fin de vie, en passant par la procréation assistée et la médecine prédictive.
La réflexion éthique dans ces domaines n'est pas seulement théorique ; elle vise également a guider les
pratiques des chercheurs et des cliniciens pour assurer un usage responsable et humain des techniques
biomédicales.

Les principaux défis de la technique dans le domaine du vivant

L’avancée des sciences biologiques et biomédicales a ouvert la voie a de nombreuses techniques qui
posent des questions éthiques fondamentales. Parmi les principaux défis, nous aborderons ici trois
domaines essentiels : la génétique, la reproduction assistée, et la manipulation du génome.

Génétique et médecine prédictive : Les progres de la génétique permettent aujourd’hui de mieux
comprendre les prédispositions génétiques et d’anticiper les risques de maladies, ce qui souléve des
questions éthiques importantes. D'un coté, la médecine prédictive peut améliorer la prévention et
permettre un suivi plus précis des patients. D’un autre, elle pose des problemes de confidentialité et de
discrimination génétigue : 1'accés a ces informations pourrait-il influencer l'embauche, I'assurance ou les
relations interpersonnelles ? A quel point peut-on garantir le respect de la vie privée des individus tout
en exploitant le potentiel de la génétique pour la santé publique ?

Reproduction assistée : La reproduction assistée, par le biais de techniques comme la fécondation in
vitro (FIV), le don de gamétes, et la gestation pour autrui (GPA), souleve des questions éthiques,
sociales et légales. Ces pratiques interrogent les concepts de famille et de parenté et soulevent des
dilemmes sur la dignité et le respect de I'étre humain. Par exemple, doit-on permettre I'acces a ces techniques
a tous, sans distinction de statut conjugal ou d'orientation sexuelle ? Et comment gérer le statut des
embryons, souvent concus en surnombre, dans le cadre des FIV ?

[11]



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

Manipulation du génome et biotechnologies (CRISPR-Cas9) : La technologie CRISPR-Cas9, qui
permet une modification ciblée du génome, a révolutionné les possibilités de la biologie moderne. Avec
cette technique, il est désormais possible de corriger des anomalies génétiques et de prévenir certaines
maladies. Cependant, la manipulation génétique souléve des inquiétudes quant a Peugénisme et au
transhumanisme. Jusqu’ou peut-on légitimement aller dans la modification de ’humain ? Existe-t-il un
risque de transformer la médecine en une pratique d’optimisation des individus, au-dela des seules
considérations de santé ? L.a manipulation génétique pose également la question de l'irréversibilité des
modifications transmises aux générations futures, et des effets potentiellement imprévus de ces
changements.

11 est essentiel de souligner que les sciences biomédicales ne posent pas seulement des défis techniques,
mais aussi des dilemmes éthiques et sociaux qui nécessitent une réflexion approfondie. Cette
introduction permet de poser les bases des questionnements qui jalonneront le cours, en insistant sur le
fait que I’éthique est un domaine de réflexion critique indispensable pour comprendre les implications
de la science sur la société et sur la nature humaine elle-méme.

Le tramway de Philippa Foot

Le casse-téte du train est une expérience de réflexion destinée a nous faire appréhender nos
intuitions morales. I’abord présenté par Philippa Foot, voici sa forme de base: un train sans
conducteur roule sur une voie ferrée. Sutr cette voie, cing personnes sont attachées aux rails.
Heureusement, il est possible d’actionner un aiguillage pour envoyer le train sur une voie
secondaire et les sauver. Hélas, sur cette voie est attachée une sixieme personne qui sera tuée si
vous le faites. Qu’allez-vous décider? L.a majorité des gens disent qu’il faut actionner I'aiguillage. Si
'on suit I’éthique utilitariste, ou une action est bonne dans la mesure ou elle augmente le bonheur
général, il semblerait que la meilleure chose a faire soit de dévier la course du train. Cependant,
Judith Jarvis Thompson suggére une variation intéressante a ce probléme de train, qui montre que
nos intuitions utilitaristes ne sont pas toujours fiables. Le scénario est le méme sauf que, cette fois,
vous étes sur un pont sous lequel va passer le train incontrélable, et un homme se tient pres de
vous. La seule maniére de sauver les cing personnes est de le pousser pour qu’il tombe sur les rails
et arréte ainsi le train. Est-ce la bonne action a accomplir? Le calcul moral semble étre le méme:
une personne est sacrifiée pour en sauver cing. Mais, cette fois, U'intuition morale est différente: les
gens pensent qu’il serait mal de pousser ’homme.

Barry Loewer, Philosophies en 30 secondes

L’expérience de pensée du tramway, imaginée par la philosophe Philippa Foot, est I'une des plus
célebres en éthique contemporaine. Dans sa forme la plus simple, elle pose la question suivante : un
tramway est hors de controle et se dirige vers cing personnes attachées sur la voie. Si vous actionnez
une manette, le tramway changera de voie et ne tuera qu’une seule personne. Devrait-on sacrifier une
vie pour en sauver cing ? Cette expérience souleve plusieurs problématiques, dont 'impraticabilité de
I'impératif catégorique kantien en situation de conflit de devoirs, la variabilité de nos intuitions morales
selon les circonstances, et son lien avec les dilemmes bioéthiques concrets dans le monde médical.

I’éthique kantienne repose sur l'impératif catégorique, selon lequel les actions doivent étre
universalisables sans contradiction et respecter la dignité de chaque étre humain comme une fin en soi.
Dans le cas du tramway, cependant, cet impératif semble difficilement applicable : d’une part, Kant
proscrit le sacrifice d’une vie, puisque chaque individu a une dignité inaliénable. D'autre part, ne pas agir
pour sauver les cing autres vies semble également moralement condamnable. L'impératif catégorique,

[12]



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

ici, conduit a un conflit de devoirs : le devoir de ne pas instrumentaliser une vie contre le devoir de
sauver des vies. Ce dilemme montre une limite de I’éthique kantienne face a des situations tragiques ou
aucun choix n’est pleinement satisfaisant moralement. La situation du tramway invite ainsi a reconnaitre
que dans certaines situations, il est impossible de respecter tous les impératifs moraux en méme temps,
mettant en lumicre l'impraticabilité de la rigueur kantienne en cas de dilemme ou chaque choix implique
des sacrifices.

L’expérience de pensée du tramway nous révele également que nos intuitions morales ne sont pas
rigides, mais tendent a varier selon les contextes. De nombreuses variantes de cette expérience existent,
comme celle du « gros homme » : ici, au lieu de tirer une manette, on doit pousser une personne
corpulente sur la voie pour arréter le tramway et sauver les cinq personnes. Les études montrent que
beaucoup sont moins enclins a accepter cet acte, bien qu'il méne aux mémes conséquences (une vie
contre cing). Cette différence de réaction indique que nos jugements moraux sont influencés par des
facteurs émotionnels et contextuels : le fait de devoir agir de manicre plus directe (pousser un individu)
ou le lien physique change notre perception morale de I'acte. Ce constat pose un défi aux théories
éthiques rationnelles, car il montre que nos intuitions morales sont soumises a des variations sensibles,

souvent inconscientes, qui influencent notre choix.

Bien que fictive, 'expérience du tramway ouvre également des perspectives vers des situations bien
réelles, particulierement dans le domaine biomédical, ou les soignants font face a des dilemmes éthiques
similaires. Par exemple, en réanimation, les médecins doivent parfois prendre des décisions tragiques
quant a attribution des ressources rares, telles que des respirateurs, en période de crise sanitaire. Cette
situation rappelle 'expérience du tramway : faut-il sacrifier certains patients en n’allouant pas de soins
intensifs pour maximiser les chances de survie d’autres ? Les soignants se trouvent ici dans des
situations ou le principe kantien de respecter la dignité de chaque individu se heurte aux contraintes
réelles de ressources limitées et a la nécessité de sauver le plus de vies possible. De méme, des décisions
liées aux greffes d’organes impliquent de choisir entre plusieurs patients pour un méme organe
disponible, ce qui peut également rappeler les dilemmes posés par le tramway.

L’expérience du tramway, ainsi, n’est pas seulement une fiction abstraite ; elle illustre des dilemmes
éthiques profondément ancrés dans les réalités bioéthiques modernes. Face a de telles situations, il
devient essentiel de réfléchir aux cadres éthiques permettant de guider I'action, tout en reconnaissant
que ces cadres sont parfois inapplicables ou en tension. L.a complexité de ces choix, comme dans
Iexpérience de Foot, invite a développer une éthique flexible, capable d’intégrer le caractere tragique et
imparfait de certaines situations humaines.

[13]



	Syllabus
	Période
	Objectifs généraux
	Connaissances
	Compétences
	Résultats attendus
	Prérequis
	Références au programme
	Méthodes d’enseignement
	Évaluation

	Éthique et intuitions morales [introduction]
	La machine à expériences de Robert Nozick
	Introduction à l’éthique et à la philosophie morale
	Origine et fondement de la morale
	Fin(s) et moyen(s) : un problème et trois réponses possibles à la question kantienne
	Le bien
	Le bonheur
	La vie

	Un dernier aspect de la question morale : comment déterminer le « je » moral qui agit ?
	La réponse de Kant : l’impératif catégorique

	Éthique et morale dans le contexte des sciences biologiques
	Éthique appliquée aux sciences biologiques
	Les principaux défis de la technique dans le domaine du vivant
	Le tramway de Philippa Foot





