
HLP Philosophie | Première année

LES ORIGINES DE LA PENSÉE PHILOSOPHIQUE :
MYTHE, ORALITÉ, RAISON

Indice generale
Syllabus.......................................................................................................................................2

1. Introduction aux origines de la pensée grecque et aux mythes fondateurs...............................3
L'importance du mythe en tant que récit explicatif du monde.........................................................3
Les origines de la pensée grecque....................................................................................................4
La Théogonie d’Hésiode..................................................................................................................6

2. La tradition orale comme véhicule de la pensée..........................................................................9
Les sociétés orales et de leur mode de transmission des connaissances..........................................9
Les techniques de mémorisation et de récitation.............................................................................9
La transformation du mythe à travers la tradition orale.................................................................10

3. L'origine mystérieuse de la philosophie.....................................................................................13
L’hypothèse de Giorgio Colli.........................................................................................................13
Les savoirs initiatiques : mystères et oracles.................................................................................13
Le passage à la rationalité philosophique......................................................................................14
Le parallèle : tragédie et philosophie.............................................................................................14
La continuité entre sagesse archaïque et philosophie....................................................................15

4. L'émergence de la pensée rationnelle en Grèce antique...........................................................16
5. Mythe et philosophie dans les dialogues de Platon....................................................................16
6. Les traditions philosophiques non occidentales.........................................................................16

Bibliographie.............................................................................................................................16

organon.uzeta.eu



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

Syllabus

Références au programme

Les pouvoirs de la parole ; Les représentations du monde.

Objectifs pédagogiques

- Reconnaître les contextes historiques qui ont caractérisé la naissance de la philosophie.
- Distinguer les fondements conceptuels du discours mythologique et du discours philosophique.

Exercices et évaluation finale

- Évaluation à la fin du module. Texte philosophique avec questions d’interprétation et de réflexion.

Contenu du cours

Ce cours présente les fondements de la pensée philosophique en examinant le rôle du mythe et de
l'oralité dans les premières traditions intellectuelles. On va mettre en lumière la progression de la pensée
philosophique de ses origines mythiques et orales à la rationalité, tout en intégrant des perspectives non
occidentales.

| 2 |



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

1. Introduction aux origines de la pensée grecque et aux mythes 
fondateurs
Objectif : Présenter la naissance de la pensée philosophique dans le contexte des mythes fondateurs.

Vocabulaire : mythe, philosophie, logos.

L'importance du mythe en tant que récit explicatif du monde
Au-delà de son caractère historique et anthropologique, le mythe est une forme de discours liée aux
questions de sens et de vérité, il est traditionnellement opposé à la raison philosophique (logos), qui
cherche des fondements rationnels et rejette le récit mythique comme une forme de pensée prélogique
ou primitive. Platon, par exemple, condamnait les mythes tout en en créant lui-même. Cette opposition
entre mythe et raison a été reprise par la philosophie et la critique moderne qui perçoivent le mythe
comme une fausse explication du monde. Cependant, le mythe possède une dimension imaginaire et
symbolique qui dépasse sa fonction explicative. Il pourrait révéler des vérités que la science ne peut
saisir, ce qui amène à questionner la nature de la vérité elle-même. Ainsi, le mythe n'est pas seulement
une « fausseté », mais peut être une expression unique de certaines dimensions de la vérité, distinctes de
la vérité scientifique.

Le mythe, étant avant tout une forme de discours, est étudié dans le cadre des sciences sémiologiques,
où la linguistique joue un rôle central. Il existe deux approches principales pour analyser le mythe dans
ce  contexte.  La  première  est  le  modèle  structural,  dérivé  de  la  phonologie  et  de  la  sémantique
structurale, qui met l'accent sur la structure syntaxique du mythe. La seconde est le modèle du procès
métaphorique,  qui  valorise  les  interactions  internes  des  contenus  sémantiques.  Bien  que  ces  deux
approches  semblent  opposées,  elles  se  complètent  et  enrichissent  la  compréhension  du  mythe  en
soulignant leur interdépendance et la transition possible entre elles.

Le mythe est défini comme un « récit des origines » qui explique comment quelque chose a été instauré
à  l’aube  des  temps,  avant  l'histoire  humaine.  Cette  fonction  d'instauration,  selon  Mircea  Eliade,
distingue le mythe du folklore,  car elle se concentre sur le rapport entre notre temps et  un temps
primordial. Ce caractère fondateur est fixe, tandis que les figures du mythe (dieux, héros, etc.) sont des
représentations variables, secondaires par rapport à la fonction d’instauration.

Le  mythe  a  une  triple  fonction :  représentative,  pratique  et  psychologique.  Du point  de vue  de la
représentation, les figures mythiques peuvent devenir autonomes, mais restent essentiellement liées au
récit des origines. Du point de vue pratique, le mythe fonde les rites en créant des paradigmes d’action
pour le présent, reliant le temps historique au temps primordial. Du point de vue psychologique, le
mythe engendre des émotions spécifiques au sacré, comme la crainte et l’amour envers le  tremendum
fascinosum, par la réactivation rituelle du récit des origines. Ainsi, le mythe se distingue des autres formes
de récits,  telles que la fable,  car il  instaure des réalités culturelles et émotionnelles profondes, et se
compare à d'autres discours instaurateurs comme l'histoire du salut, la sagesse, et l'eschatologie.

Le  mythe  pose  un  certain  nombre  de  problèmes  philosophiques,  notamment  en  ce  qui  concerne
l'antinomie entre  muthos (mythe) et  logos (raison) dans la pensée grecque. Avant l'âge classique de la
Grèce, au cours de la période archaïque, le mythos et le logos hiéros ne sont pas en opposition. Les deux
termes désignent des récits sacrés relatifs aux dieux et aux héros, transmis oralement par des familles et

| 3 |



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

des groupes qui en avaient la  charge, souvent pour justifier des privilèges ou maintenir des savoirs
techniques  secrets.  Ces  traditions  étaient  parfois  conservées  dans  des  collections  mystérieuses  ou
attribuées à des figures légendaires comme Orphée. Avec l'arrivée de l'âge classique, la tradition orale
est en partie remplacée par l'écriture, les Pisistratides ayant provoqué des éditions semi-canoniques.
Malgré l'évolution vers une approche plus écrite et académique, la Grèce a continué à préserver et à
adapter ses traditions, allant de l'interprétation philosophique de Platon à des lectures plus excentriques
des théogonies, intégrant ainsi la tradition dans le cadre de la raison et de la culture.

Le  passage  de  l'époque  du  mythe  à  celle  du  logos dans  la  Grèce  ancienne  marque  un  passage
fondamental  dans  la  manière  dont  les  Grecs  concevaient  et  interprétaient  le  monde.  À  l'époque
archaïque, le  mythe, avec ses récits sacrés et ses traditions orales,  dominait la compréhension de la
réalité,  en fournissant des explications sur les  dieux,  les héros et  les origines du monde.  Ces récits
étaient souvent transmis par des familles et des groupes spécialisés, conservant des savoirs secrets et
justifiant  des  privilèges  sociaux.  Cependant,  avec  l'avènement  de  l'âge  classique,  la  pensée  grecque
commence à se tourner vers le logos, ou la raison, pour expliquer le monde. Ce passage se manifeste
par la naissance de la philosophie et de l'analyse critique, où les mythes sont réinterprétés ou parfois
abandonnés au profit de concepts rationnels et systématiques. 

Les origines de la pensée grecque
La civilisation mycénienne grecque ancienne était similaire aux royaumes du Proche-Orient. Cependant,
après l'effondrement des royaumes mycéniens au XIIe siècle av. J.-C., la société grecque a évolué vers
un nouveau modèle, marqué par l'abandon de la royauté divine et des traditions religieuses associées. À
partir du VIIIe siècle av. J.-C., la Grèce développe une nouvelle forme de société avec la Cité (polis) et
une  pensée  rationnelle  distincte,  fondée  sur  l'égalité  des  citoyens  et  le  débat  public,  marquant  un
tournant vers la philosophie et l'affirmation de son identité face aux influences orientales.

La pensée rationnelle en Occident trouve son origine dans le monde grec, plus précisément à Milet au
début du VIe siècle av. J.-C., où elle marque le début de la philosophie et de la science helléniques. Selon
Jean-Pierre  Vernant  [p.  2-3],  trois  caractéristiques  définissent  ce  nouveau type  de  réflexion :  1)  la
séparation de la pensée rationnelle et de la religion ; 2) l'idée d'un ordre cosmique ; 3) la conception
géométrique du monde. 

En s’émancipant des mythes cosmogoniques qui les ont précédés, les physiciens d'Ionie expliquent le
cosmos  et  les  phénomènes  naturels  de  manière  conceptuelle,  sans  recourir  aux  divinités  et  aux
traditions religieuses. L’idée d'ordre cosmique repose ainsi sur une loi immanente à l'univers, qui impose
un équilibre entre les éléments naturels sans domination d'un élément sur un autre et qui, par voie de
conséquence, concerne aussi les activités humaines. L'univers est donc pensé géométriquement comme
un espace homogène et symétrique, en dehors des connotations religieuses. Ces trois traits distinguent
la rationalité grecque et la caractérisent comme une nouvelle façon de se rapporter au monde et de le
comprendre, par rapport aux traditions précédentes et aux civilisations du Proche-Orient.

| 4 |



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

Jean-Pierre Vernant, « La raison grecque et le muthos »

Mais  venons-en  à  des  problèmes  de  fond  sur  lesquels  il  est  bon  de  s’expliquer,  soit  que  leur
approche a été modifiée par les progrès de la recherche, soit parce que d’autres savants les ont
abordés dans une perspective différente.
À me lire on pourrait supposer que le destin de la pensée grecque, dont je tentais de tracer le cours,
s’était  joué  entre  deux  termes  :  le  mythe,  la  raison.  Sous  cette  forme  simple  et  tranchée,
l’interprétation comporterait, à mes yeux, un contresens.  J’indiquais déjà très clairement que les
Grecs n’ont pas inventé la Raison, comme catégorie unique et universelle, mais une raison, celle dont
le langage est l’instrument et qui permet d’agir sur les hommes, non de transformer la nature, une
raison politique au sens où Aristote définit l’homme comme animal politique. Mais a-t-on même le
droit de parler d’une raison grecque, au singulier ? Dès qu’on ne s’arrête plus, comme je l’ai fait, à la
philosophie milésienne du VIe siècle mais qu’on prend en compte les développements ultérieurs de
la réflexion philosophique, le corpus des traités médicaux, la rédaction d’enquêtes historiques avec
Hérodote et Thucydide, les recherches mathématiques, astronomiques, acoustiques, optiques, on est
conduit  à  nuancer  fortement  le  tableau  et  à  faire  référence  à  des  types  divers  de  rationalité,
différemment attentifs à l’observation du réel ou aux exigences formelles de la démonstration, et
dont la démarche, les procédures intellectuelles, les principes, les visées ne sont pas les mêmes.
Ce qui est vrai de la raison ne l’est pas moins du mythe. Les travaux récents des anthropologues
nous mettent en garde contre la tentation d’ériger le mythe en une sorte de réalité mentale inscrite
dans la nature humaine et que l’on retrouverait à l’œuvre partout et toujours, soit avant, soit à côté,
soit à l’arrière-plan des opérations proprement rationnelles. Deux raisons, dans le cas grec, nous
incitent à la prudence et nous recommandent de distinguer dans la pensée mythique des formes et
des  niveaux  divers.  Le  mot  mythe  nous  vient  des  Grecs.  Mais  il  n’avait  pas  pour  ceux  qui
l’employaient aux temps archaïques le sens que nous lui donnons aujourd’hui.  Muthos veut dire «
parole », « récit ». Il  ne s’oppose pas, tout d’abord, à  logos dont le sens premier est également «

| 5 |



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

parole,  discours »,  avant de désigner l’intelligence et la raison.  C’est seulement dans le cadre de
l’exposé philosophique ou de l’enquête historique qu’à partir du Ve siècle muthos, mis en opposition
avec  logos,  pourra se charger d’une nuance péjorative et désigner une assertion vaine, dénuée de
fondement faute de s’appuyer sur une démonstration rigoureuse ou un témoignage fiable.  Mais
même dans ce cas  muthos,  disqualifié du point de vue du vrai dans son contraste avec  logos,  ne
s’applique pas à une catégorie précise de récits sacrés concernant les dieux ou les héros. Multiforme
comme Protée, il désigne des réalités très diverses : théogonies et cosmogonies, certes, mais aussi
fables de toute sorte, généalogies, contes de nourrice, proverbes, moralités, sentences traditionnelles
; en bref, tous les on-dit qui se transmettent comme spontanément de bouche à oreille. Le muthos se
présente donc, dans le contexte grec, non comme une forme particulière de pensée mais comme
l’ensemble de ce que véhicule et diffuse, au hasard des contacts, des rencontres, des conversations,
cette puissance sans visage, anonyme, insaisissable que Platon nomme Phèmè, la Rumeur.
Or, précisément, cette Rumeur dont est faite le  muthos grec, nous ne pouvons la saisir ; d’où un
motif  supplémentaire  de  prudence.  Dans les  civilisations  traditionnelles  qui  ont  conservé  leur
caractère oral, les ethnologues, quand ils mènent leur enquête sur le terrain, peuvent se mettre à
l’écoute des récits de toutes sortes qui forment, par leur répétition, la trame des savoirs communs
des membres du groupe. Mais pour la Grèce nous ne possédons et ne posséderons jamais que des
textes écrits. Nos mythes ne nous parviennent pas vivants à travers les paroles sans cesse reprises et
modifiées par la Rumeur ; ils sont définitivement fixés dans les œuvres des poètes épiques, lyriques,
tragiques qui les utilisent en fonction de leurs propres exigences esthétiques et leur confèrent ainsi,
dans la perfection de leur forme, une dimension littéraire. Les recueils qu’à l’époque hellénistique
confectionnent  des  érudits  en  colligeant  systématiquement,  transcrivant,  classant  les  traditions
légendaires pour les regrouper et les ajuster ensemble sous forme de répertoires mythologiques, ont
le même caractère d’œuvre écrite, élaborée par tel ou tel auteur.
Il  s’agit  donc aujourd’hui,  non de dresser l’un en face de l’autre comme deux adversaires  bien
distincts avec chacun ses armes propres, le mythe et la raison, mais de comparer, par une analyse
précise  des  textes,  comment  «  fonctionne  »  différemment  le  discours  théologique  d’un  poète
comme Hésiode par rapport aux textes de philosophes ou d’historiens, de repérer les divergences
dans les modes de composition, l’organisation et le développement du récit, les jeux sémantiques,
les logiques de la narration.
C’est ce que, depuis 1962, je me suis avec beaucoup d’autres efforcé de faire pour mieux cerner,
dans leur spécificité, les voies qui, en Grèce ancienne, ont peu à peu conduit à dégager les figures
d’un  muthos,  pensé  comme fable,  s’opposant plus  nettement  à  celles  d’un logos,  pensé comme
raisonnement valide et fondé. 

J.-P. Vernant, Les origines de la pensée grecque, p. 8-11

[Lectures annexes : J.P. Vernant, Les origines de la philosophie, chapitre VII, Cosmogonies et mythes de souveraineté, p. 112-130]

La Théogonie d’Hésiode
La Théogonie  d’Hésiode  est  l’expression  d’une  vision  spécifique  du  monde,  distincte  des  concepts
philosophiques développés plus  tard par  Héraclite  ou Aristote.  Chez Hésiode,  les  noms des dieux
prennent la place des concepts abstraits, et les récits de création révèlent des principes cosmiques. Selon
la  Théogonie, l'origine du monde repose sur trois principes : la Terre, le Chaos, et l'Amour. Le Chaos
engendre des entités opposées, tandis que la Terre donne naissance à des divinités masculines et accepte
l'union avec elles. Le règne divin se transmet par des luttes internes entre les dieux, souvent marquées
par  des  rivalités  familiales.  Divers  autres  récits  cosmogoniques  proposent  des  variantes  de  cette
structure, reflétant des tensions sociales et culturelles entre matriarcat et patriarcat, ainsi que des débats
sur  la  légitimité  du pouvoir  et  de  l'ordre  social.  L’Amour,  élevé  au  rang de  principe  suprême par
Hésiode, ne doit cependant pas être interprété comme l'origine d'une religion universelle de l'Amour.

| 6 |



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

Dans la Théogonie, Zeus émerge comme une figure centrale de l'ordre cosmique, incarnant la puissance
et l'autorité divine suprême. Il succède à Cronos, son père, après une série de luttes et de révolutions
internes au sein de la famille divine, illustrant la transmission du pouvoir à travers des rivalités et des
conflits. Zeus, en tant que roi des dieux, établit un nouvel ordre, fondé sur la justice et la stabilité,
contrastant avec les précédents règnes tumultueux. Zeus est présenté comme le père des dieux et des
hommes,  maître  des  éléments,  auquel  tous  doivent  obéissance.  Il  contrôle  les  phénomènes
atmosphériques, y compris les vents et la pluie, et détient la foudre, une arme de destruction massive.
Le nom de Zeus est familier; il est décrit avec majesté, portant un sceptre en bois de cyprès et l'égide
pour déclencher  les  orages.  Sa  résidence  principale  se  trouve sur  l'Olympe,  construite  par  son fils
Héphaïstos. Son ascension au pouvoir a été marquée par un destin tumultueux.

Mais le récit commence par la narration de l'origine du monde qui, selon Hésiode, repose sur une triade
de principes : au commencement était l'obscurité qui engendre le chaos; Gaïa (la Terre) apparaît ensuite.
Pour combler sa solitude, Gaïa enfante Ouranos (le ciel), créant ainsi une union entre ciel et terre. De
cette union naissent les Titans, Cyclopes et Hécatonchires. Cependant, ils sont prisonniers du giron
maternel à cause d'Ouranos qui refuse leur émancipation. Les enfants de Gaïa souffrent sous le joug
d'Ouranos; elle appelle à la révolte mais seul Cronos répond à cet appel. Avec l'aide de sa mère, Cronos
fabrique  une  faucille  pour  attaquer  Ouranos  lors  d'un  moment  propice.  Cronos  tranche  le  sexe
d’Ouranos pendant qu'il s'approche de Gaïa. Cela entraîne la séparation définitive entre ciel et terre.
Après avoir vaincu Ouranos, Cronos libère ses frères Titans ainsi que les Cyclopes et géants. Craignant
d'être détrôné par ses propres enfants comme prédit par Gaia, Cronos commence à dévorer chacun
d'eux dès leur naissance.

[Support : ARTE | Les Grands Mythes: Zeus, la conquête du pouvoir | https://youtu.be/A-BtiFilk4g]

Hésiode, le prélude de la Théogonie : l’appel aux Muses

Pour  commencer,  chantons  les  Muses  Héliconiennes,  reines  de  l’Hélicon,  la  grande  et  divine
montagne. Souvent, autour de la source aux eaux sombres et  de l’autel du très puissant fils  de
Cronos, elles dansent de leurs pieds délicats. Souvent aussi, après avoir lavé leur tendre corps à l’eau
du Permesse ou de l’Hippocrène ou de l’Olmée divin, elles ont, au sommet de l’Hélicon, formé des
chœurs, beaux et  charmants, où ont voltigé leurs pas ;  puis,  elles  s’éloignaient,  vêtues  d’épaisse
brume, et, en cheminant dans la nuit, elles faisaient entendre un merveilleux concert, célébrant Zeus
qui tient l’égide, et l’auguste Héra d’Argos, chaussée de brodequins d’or – et la fille aux yeux pers de
Zeus qui tient l’égide, Athéna, – et Phoibos Apollon et l’archère Artémis, – et Poséidon, le maître
de la terre et l’ébranleur du sol, – Thémis la vénérée, Aphrodite aux yeux qui pétillent, – Hébé
couronnée d’or, la belle Dioné, – Letô, Japet, Cronos aux pensers fourbes – Aurore (Eôs) et le
grand Soleil (Hélios) et la brillante Lune (Séléné), – et Terre (Gaia) et le grand Océan (Okéanos) et
la noire Nuit, – et toute la race sacrée des Immortels toujours vivants !
Ce sont elles qui à Hésiode un jour apprirent un beau chant, alors qu’il paissait ses agneaux au pied
de  l’Hélicon  divin.  Et  voici  les  premiers  mots  qu’elles  m’adressèrent,  les  déesses,  Muses  de
l’Olympe, filles de Zeus qui tient l’égide :
« Pâtres gîtes aux champs, tristes opprobres de la terre, qui n’êtes rien que ventres ! Nous savons
conter des mensonges tout pareils aux réalités ; mais nous savons aussi, lorsque nous le voulons,
proclamer des vérités ».
Ainsi parlèrent les  filles véridiques du grand Zeus, et,  pour bâton, elles m’offrirent un superbe
rameau par elles détaché d’un laurier florissant ; puis elles m’inspirèrent des accents divins, pour que
je  glorifie  ce  qui  sera et  ce  qui  fut,  cependant  qu’elles  m’ordonnaient  de  célébrer  la  race  des
Bienheureux toujours vivants, et d’abord elles-mêmes au commencement ainsi qu’à la fin de chacun
de mes chants.

| 7 |



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

Mais à quoi bon tous ces mots autour du chêne et du rocher ? Or, sus, commençons donc par les
Muses, dont les hymnes réjouissent le grand cœur de Zeus leur père, dans l’Olympe, quand elles
disent ce qui est, ce qui sera, ce qui fut, de leurs voix à l’unisson. Sans répit, de leurs lèvres, des
accents coulent, délicieux, et la demeure de leur père, de Zeus aux éclats puissants, sourit, quand
s’épand la  voix  lumineuse des  déesses.  La cime résonne de l’Olympe neigeux,  et  le  palais  des
Immortels, tandis qu’en un divin concert leur chant glorifie d’abord la race vénérée des dieux, en
commençant par le début, ceux qu’avaient enfantés Terre (Gaia) et le vaste Ciel (Ouranos) ; et ceux
qui d’eux naquirent, les dieux auteurs de tous bienfaits ; puis Zeus, à son tour, le père des dieux et
des hommes [que les déesses célèbrent en commençant comme en cessant leur chant] montrant
comme, en sa puissance, il est le premier, le plus grand des dieux ; et enfin elles célèbrent la race des
humains et celles des puissants Géants, réjouissant ainsi le cœur de Zeus dans l’Olympe, les Muses
Olympiennes, filles de Zeus qui tient l’égide. 
C'est en Piérie qu'unie au Cronide, leur père, les enfanta Mnémosyne, reine des coteaux d'Éleuthère,
pour être l'oubli des malheurs, la trêve aux soucis. À elle, neuf  nuits durant, s'unissait le prudent
(mêtieta) Zeus, monté, loin des Immortels, dans sa couche sainte. Et quand vint la fin d'une année et
le retour des saisons, [les mois passant connue de longs jours étaient accomplis] elle enfanta neuf
filles, aux cœurs pareils, qui n'ont en leur poitrine souci que de chant et gardent leur âme libre de
chagrin, près de la plus haute cime de l'Olympe neigeux. Là sont leurs chœurs brillants et leur belle
demeure. Les Grâces (Charites) et Désir (Himéros) près d'elles ont leur séjour [au milieu des fêtes ;
et leurs bouches, en un charmant concert, vont chantant les lois et glorifiant les sages principes,
communs à tous les Immortels, en un concert délicieux]. 
Et lors elles prenaient la route de l'Olympe, faisant fièrement retentir leur belle voix en une mélodie
divine ;  et,  autour  d'elles,  à  leurs  hymnes,  résonnait  la  terre  noire ;  et,  sous  leurs  pas,  un  son
charmant s'élevait, tandis qu'elles allaient ainsi vers leur père, celui qui règne dans l'Olympe, ayant
en mains le tonnerre et la foudre flamboyante, depuis qu'il a, par sa puissance, triomphé de Cronos,
son père, puis aux Immortels également réparti toutes choses et fixé leurs honneurs. Et c'est là ce
que chantaient les Muses, habitantes de l'Olympe,  les neuf  sœurs issues du grand Zeus, – Clio,
Euterpe, Thalie et  Melpomène, – Terpsichore Ératô,  Polymnie,  Ouranie,  – et Calliope enfin,  la
première de toutes. 
C'est elle en effet qui justement accompagne les rois vénérés. Celui qu’honorent les filles du grand
Zeus, celui d'entre les rois nourrissons de Zeus sur qui s'arrête leur regard le jour où il vient au
monde, celui-là les voit sur sa langue verser une rosée suave, celui-là de ses lèvres ne laisse couler
que douces paroles. Tous les gens ont les yeux sur lui, quand il rend la justice en sentences droites.
Son langage infaillible sait vite, comme il faut, apaiser les plus grandes querelles. Car c'est à cela
qu'on connaît les rois sages, à ce qu'aux hommes un jour lésés ils savent donner, sur la place, une
revanche sans combat, en entraînant les cœurs par des mots apaisants. Et quand il s'avance à travers
l'assemblée, on lui fait fête comme à un dieu, pour sa courtoise douceur, et il brille au milieu de la
foule accourue. Tel est le don sacré des Muses aux humains. Oui, c'est par les Muses et par l'archer
Apollon qu'il  est  sur terre des chanteurs et des  citharistes, comme par  Zeus il  est des rois.  Et
bienheureux celui que chérissent les Muses : de ses lèvres coulent des accents suaves. Un homme
porte-t-il le deuil dans son cœur novice au souci et son âme se sèche-t-elle dans le chagrin ? qu'un
chanteur,  servant  des  Muses,  célèbre  les  hauts  faits  des  hommes  d'autrefois  ou  les  dieux
bienheureux, habitants de l'Olympe : vite, il oublie ses déplaisirs, de ses chagrins il ne se souvient
plus ; le présent des déesses l'en a tôt détourne. 
Salut,  enfants  de  Zeus,  donnez-moi  un  chant  ravissant  Glorifiez  la  race  sacrée  des  Immortels
toujours vivants, qui naquirent de Terre (Gaia) et de Ciel (Ouranos) étoilé, ou de la noire Nuit, ceux
aussi  que  nourrissait  Flot  (Pontos)  –  salé  dites-nous  comment,  avec  les  dieux,  naquirent  tout
d'abord la terre, les fleuves, la mer immense aux furieux gonflements, les étoiles brillantes, le large
ciel là-haut ; – puis ceux qui d'eux naquirent, les dieux auteurs de tous bienfaits, et comment ils
partagèrent  leurs  richesses,  comment  entre  eux  ils  répartirent  les  honneurs,  et  comment  ils
occupèrent  d'abord  l'Olympe aux  mille  replis.  Contez-moi  ces  choses,  ô  Muses,  habitantes  de
l'Olympe, en commençant par le début, et, de tout cela, dites-moi ce qui fut en premier. 

Hésiode, Théogonie (éd. bilingue P. Mazon), Paris, Les Belles Lettres, 2008, p. 2-13

| 8 |



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

2. La tradition orale comme véhicule de la pensée
Objectif : Comprendre le rôle de l'oralité dans la transmission des savoirs avant l'écriture.

Les sociétés orales et de leur mode de transmission des connaissances
Dans les  sociétés  sans écriture,  l’oralité  est  essentielle  pour conserver  et  transmettre  le  savoir.  Ces
sociétés développent des systèmes sophistiqués pour garantir la préservation des informations à travers
les générations.  Dans les sociétés orales, la mémoire collective préserve le savoir à travers des récits
partagés. La répétition rituelle garantit sa transmission fidèle, tandis que la forme performative, par des
récitations publiques,  engage la  communauté,  rendant le  savoir  vivant  et  participatif.  Ces pratiques
assurent la continuité culturelle.

L'ensemble des  connaissances est  conservé dans la  mémoire collective de la  communauté,  souvent
confiée à des groupes spécifiques tels que les prêtres,  bardes, conteurs ou aèdes. Ces détenteurs du
savoir jouent un rôle crucial dans la transmission culturelle. Les détenteurs du savoir dans les sociétés
orales  sont  des  individus  ou  groupes  spécifiques  chargés  de  préserver  et  de  transmettre  les
connaissances culturelles, historiques et spirituelles, parmi lesquels on peut inclure les prêtres (garants
de la tradition religieuse) et les poètes (qui perpétuent les épopées et les légendes).

On peut associer ces figures aux "maîtres de vérité" dans la formulation pensée par Marcel Détienne.
Dans son ouvrage  Les Maîtres  de  vérité  dans la Grèce  archaïque (1967),  Détienne explore comment les
poètes,  devins  et  rois  dans  les  sociétés  anciennes,  notamment  en  Grèce,  étaient  perçus  comme
détenteurs d'une vérité sacrée. Ces figures étaient considérées comme des médiateurs privilégiés entre le
monde divin et humain, et leur parole avait une autorité incontestée. Ils possèdent non seulement la
connaissance des récits fondateurs, mais également la légitimité pour les transmettre, souvent dans des
contextes sacrés ou rituels. Leur parole, rythmée par des formules et répétitions, se distingue par son
caractère  à  la  fois  mémoriel  et  performatif,  conférant  au  savoir  transmis  une  autorité  culturelle  et
religieuse.

La transmission du savoir ne se fait pas de manière passive. Elle implique souvent des performances
publiques (récitations, chants, discours) dans des contextes sociaux comme les cérémonies religieuses,
les rassemblements communautaires, ou les rituels. Ces performances donnent vie au savoir, et l’acte de
récitation ou de chant est en soi une forme d’apprentissage et de mémorisation. Dans  Le Mythe de
l'Éternel  Retour (1949),  Mircea Eliade explore la  notion de répétition dans les  rituels  et  mythes des
sociétés traditionnelles. Eliade y analyse comment les sociétés archaïques vivent le temps non comme
linéaire, mais comme cyclique, où les événements sont sans cesse répétés, notamment à travers des rites
qui réactualisent les moments mythiques des origines. Ce concept de retour éternel est au cœur de sa
réflexion sur la fonction du mythe et  du rituel  comme moyen de renouer avec un « temps sacré »
primordial. Dans ce cadre, la répétition rituelle permet de réactiver ce temps mythique, de réintégrer le
sacré dans la vie quotidienne et de redonner sens à l'existence en s'inscrivant dans un cycle immuable. 

Les techniques de mémorisation et de récitation 
La  transmission  orale  est  possible  grâce  à  certaines  techniques,  notamment  au  mécanisme  de  la
répétition. Les récits, chants, épopées, et formules sont constamment répétés, non seulement pour leur

| 9 |



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

préservation,  mais  aussi  pour leur  intériorisation par  les  membres de la société.  Les techniques de
mémorisation dans les sociétés orales sont extrêmement élaborées. Elles permettent de transmettre des
textes longs et complexes avec une précision remarquable sur des générations, en l’absence de tout
support écrit.  Dans la  tradition orale,  la répétition, le  rythme et l'utilisation des motifs facilitent la
mémorisation et la transmission des récits. Les formules répétitives, les structures rythmiques régulières,
et les motifs récurrents créent une dynamique narrative qui aide à préserver la cohérence et l'intégrité
du savoir oral.

Les textes mémorisés, tels que les poèmes homériques (l’Iliade et l’Odyssée) ou les chants védiques de
l’Inde ancienne, sont souvent structurés de manière à inclure des formules répétitives. Ces formules
facilitent la mémorisation et aident le récitant à retrouver le fil de son discours. Dans les discours de la
tradition orale, on peut retrouver certains schémas qui se répètent, soit dans la structure soit dans le
texte. Par exemple, dans l'Iliade et l'Odyssée, Homère recourt à des épithètes répétés qui accompagnent
souvent  des  personnages  pour  les  décrire  de  manière  constante :  Achille  est  fréquemment  appelé
« Achille aux pieds rapides », et Zeus est « Zeus assembleur des nuées ». Ces épithètes servent à ancrer
les personnages dans l’esprit des auditeurs tout en aidant le récitant à maintenir le rythme du récit.
Encore,  certaines  actions  comme  les  sacrifices  ou  les  combats  sont  souvent  décrites  de  manière
identique, créant une structure facile à ancrer dans la mémoire. Par exemple, les scènes de préparation
des sacrifices dans l'Iliade suivent un schéma identique avec des éléments récurrents.

D’autres exemples de répétition sont présents dans les tragédies grecques, en particulier dans le chants
du chœur. Dans les tragédies d’Eschyle, de Sophocle et d’Euripide, des chœurs répétitifs sont intégrés
entre les scènes pour récapituler ou commenter les événements en cours. Ces chœurs fonctionnent
comme  des  moments  de  pause  et  de  réflexion  pour  l’audience,  réitérant  les  thèmes  centraux  de
l’histoire.

Le rythme aussi joue son rôle  dans la transmission orale.  Les vers  rythmés et  les  chants cadencés
facilitent la rétention mentale du contenu. Dans les  Vedas,  les hymnes sont récités en utilisant des
schémas  rythmiques  et  métriques  complexes.  Ces  structures  garantissent  non  seulement  la
mémorisation,  mais aussi une transmission quasiment identique sur de longues périodes. Les récits
oraux font souvent usage de motifs ou de thèmes récurrents (archétypes,  héros,  divinités) qui sont
faciles à retenir et qui permettent à l’auditeur d’anticiper certaines parties du récit, tout en maintenant
une continuité narrative.

La transformation du mythe à travers la tradition orale
Les mythes, dans les sociétés orales, ne sont pas figés comme des textes écrits. Ils sont constamment
recréés et adaptés au contexte socioculturel ou historique, ce qui leur confère une flexibilité et une
vivacité que ne permettent pas les supports écrits.

Chaque fois qu'un mythe est récité, il peut subir des modifications selon l'interprétation du conteur ou
les besoins du moment. Ces variations peuvent être mineures ou significatives, mais elles permettent au
mythe de rester pertinent et significatif  pour l’auditoire contemporain. Par exemple, les récits des dieux
grecs racontés par Hésiode ou Homère diffèrent souvent, reflétant l'évolution du contexte culturel et
des croyances. 

| 10 |



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

À travers la transmission orale, le mythe conserve sa dimension sacrée et communautaire. Il est non
seulement un récit explicatif  des origines et des phénomènes naturels, mais aussi un moyen d’unir la
communauté autour d’une histoire commune, transmise de génération en génération. Contrairement à
l’écrit qui fige le texte, la tradition orale permet au mythe de demeurer une expérience vivante. Chaque
récitation est une recréation, engageant tant le récitant que l’auditoire dans un acte de participation
collective au maintien de la mémoire culturelle.

La tradition orale, avant l’émergence de l’écriture, constitue un vecteur fondamental de transmission du
savoir.  Elle  assure la  préservation des  mythes et  des  récits historiques à  travers  des  techniques de
mémorisation  élaborées  et  des  pratiques  rituelles.  L'oralité  donne  au  mythe  une  flexibilité  et  une
capacité à s'adapter au fil du temps, tout en restant un point central dans l’unité culturelle et spirituelle
des sociétés anciennes. Cette séance met donc en lumière comment les sociétés ont utilisé l'oralité non
seulement  pour  transmettre  des  connaissances,  mais  aussi  pour  les  façonner  activement  selon  les
besoins de la communauté.

Mircea Eliade, « La structure des mythes »

L’IMPORTANCE DU MYTHE VIVANT

Depuis  plus  d'un  demi-siècle,  les  savants  occidentaux  ont  situé  l'étude  du  mythe  dans  une
perspective qui contrastait sensiblement avec, disons, celle du XIXe siècle. Au lieu de traiter, comme
leurs  prédécesseurs,  le  mythe  dans  l'acception  usuelle  du  terme,  i. e.  en  tant  que  « fable »,
« invention », « fiction », ils l'ont accepté tel qu'il était compris dans les sociétés archaïques, où le
mythe désigne, au contraire, une « histoire vraie » et, qui plus est, hautement précieuse parce que
sacrée,  exemplaire  et  significative.  Mais  cette  nouvelle  valeur  sémantique  accordée  au  vocable
« mythe » rend son emploi dans le langage courant assez équivoque. En effet, ce mot est utilisé
aujourd'hui aussi bien dans le sens de « fiction » ou d'« illusion ») que dans le sens, familier surtout
aux ethnologues, aux sociologues et aux historiens des religions, de « tradition sacrée, révélation
primordiale, modèle exemplaire ». On insistera plus tard sur l'histoire des différentes significations
que le terme « mythe » a revêtues dans le monde antique et chrétien (cf. ch. VIII-IX). Tout le monde
sait que depuis Xénophane (environ 565-470) – qui, le premier, a critiqué et rejeté les expressions
« mythologiques » de la divinité utilisées par Homère et Hésiode – les Grecs ont progressivement
vidé le mythos de toute valeur religieuse et métaphysique. Opposé aussi bien à logos que, plus tard, à
historia, mythos a fini par dénoter tout « ce qui ne peut pas exister réellement ». De son côté, le judéo-
christianisme rejetait dans le domaine du « mensonge » et de l’« illusion » tout ce qui n'était pas
justifié ou validé par un des deux Testaments. 
Ce n'est pas dans ce sens (d'ailleurs le plus usuel dans le langage courant) que nous entendons le
« mythe ». Plus précisément, ce n'est pas le stade mental, ou le moment historique, où le mythe est
devenu une « fiction » qui nous intéresse. Notre recherche portera en premier lieu sur les sociétés
où le mythe est – ou a été jusqu'à ces derniers temps – « vivant »,  en ce sens qu'il  fournit des
modèles  pour la  conduite humaine et  confère par là  même signification et  valeur à l'existence.
Comprendre la structure et la fonction des mythes dans les sociétés traditionnelles en cause, ce n'est
pas seulement élucider une étape dans l'histoire de la pensée humaine, c'est aussi mieux comprendre
une catégorie de nos contemporains. Pour nous limiter à un exemple, celui des « cargo cults » de
l'Océanie, il serait difficile d'interpréter toute une série d'agissements insolites sans faire appel à leur
justification mythique. Ces cultes prophétiques et millénaristes proclament l'imminence d'une ère
fabuleuse d'abondance et de béatitude. Les indigènes seront de nouveau les maîtres dans leurs îles et
ils  ne  travailleront  plus,  car  les  morts  vont  revenir  dans  de  magnifiques  navires  chargés  de
marchandises, pareils aux cargos géants que les Blancs accueillent dans leurs ports. C'est pourquoi la
plupart de ces « cargo cults » exigent, d'une part, la destruction des animaux domestiques et de
l'outillage,  et  d'autre part  la  construction de vastes  magasins  où seront déposées les  provisions
apportées  par  les  morts.  Tel  mouvement  prophétise  l'arrivée  du  Christ  sur  un  bateau  de

| 11 |



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

marchandise ;  un  autre  attend  l'arrivée  de  l’« Amérique ».  Une  nouvelle  ère  paradisiaque
commencera et les membres du culte deviendront immortels. Certains cultes impliquent également
des actes orgiastiques, car les interdits et les coutumes sanctionnés par la tradition perdront leur
raison d'être et feront place à la liberté absolue. Or, tous ces actes et ces croyances s'expliquent par
le mythe de l'anéantissement du Monde suivi d'une nouvelle Création et de l'instauration de l'Age d'Or, mythe qui
nous retiendra plus loin. 
Des faits similaires se sont produits, en 1960, au Congo à l'occasion de l'indépendance du pays.
Dans tel village les indigènes ont enlevé les toits des cases pour laisser passer les pièces d'or que
feraient  pleuvoir  les  ancêtres.  Ailleurs,  dans  l'abandon  général,  seuls  les  chemins  menant  au
cimetière  ont  été  entretenus  pour  permettre  aux  ancêtres  d'atteindre  le  village.  Les  excès
orgiastiques eux-mêmes avaient un sens, puisque, selon le mythe, au jour de l’Ère Nouvelle, toutes
les  femmes  appartiendront  à  tous  les  hommes.  Très  probablement,  des  faits  de  ce  genre
deviendront de plus en plus rares. On peut supposer que le « comportement mythique » disparaîtra
à la suite de l'indépendance politique des anciennes colonies. Mais ce qui se passera dans un avenir
plus ou moins lointain ne nous aidera pas à comprendre ce qui vient de se passer.  Ce qui nous
importe avant tout, c'est de saisir le sens de ces conduites étranges, de comprendre la cause et la
justification de ces  excès.  Car  les  comprendre,  cela  équivaut à  les  reconnaître en tant que faits
humains, faits de culture,  création de l'esprit – et  non pas irruption pathologique des instincts,
bestialité ou enfantillage. Il n'y a pas d'autre alternative : ou bien on s'efforce de nier, minimiser ou
oublier de tels excès, en les considérant comme des cas isolés de « sauvagerie », qui disparaîtront
tout à fait, lorsque les tribus seront « civilisées » ou bien on se donne la peine de comprendre les
antécédents mythiques qui expliquent, justifient des excès de ce genre et leur confèrent une valeur
religieuse. Cette dernière attitude est, à notre sentiment, la seule qui. mérite d'être retenue. C'est
uniquement dans une perspective historico-religieuse que des conduites pareilles sont susceptibles
de se révéler en tant que faits de culture et perdent leur caractère aberrant ou monstrueux de jeu
enfantin ou d'acte purement instinctif. 

L’INTÉRÊT DES « MYTHOLOGIES PRIMITIVES »
Toutes les grandes religions méditerranéennes et asiatiques disposent de mythologies. Mais il  est
préférable de ne pas amorcer l'étude du mythe en partant, disons, de la mythologie grecque, ou
égyptienne,  ou  indienne.  La  majorité  des  mythes  grecs  ont  été  racontés  et,  par  conséquent,
modifiés, articulés, systématisés, par Hésiode et Homère, par les rhapsodes et les mythographes. Les
traditions mythologiques du Proche-Orient et  de l'Inde ont été soigneusement réinterprétées et
élaborées  par  les  théologiens  et  les  ritualistes  respectifs.  Non,  certes,  que  1°  ces  Grandes
Mythologies aient perdu leur « substance mythique » et ne soient plus que des « littératures », ou 2°
que les traditions mythologiques des sociétés archaïques n'aient pas été remaniées par des prêtres et
des bardes. Tout comme les Grandes Mythologies qui ont fini par se transmettre par des textes
écrits, les mythologies « primitives », que les premiers voyageurs, missionnaires et ethnographes ont
connues au stade oral, ont une « histoire » autrement dit, elles ont été transformées et enrichies au
cours des âges, sous l'influence d'autres cultures supérieures, ou grâce au génie créateur de certains
individus  exceptionnellement  doués.  Cependant,  il  est  préférable  de  commencer  par  l'étude du
mythe dans les sociétés archaïques et traditionnelles, quitte à aborder plus tard les mythologies des
peuples qui ont joué un rôle important dans l'histoire. Ceci parce que, malgré leurs modifications au
cours du temps, les mythes des « primitifs » reflètent encore un état primordial. Il s’agit, au surplus,
de sociétés où les mythes sont encore vivants, où ils fondent et justifient tout le comportement et
toute l’activité de l’homme. Le rôle et la fonction des mythes sont susceptibles (ou l’ont été jusqu’à
ces derniers temps) d’être minutieusement observés et décrits par les ethnologues. À propos de
chaque mythe, aussi bien que de chaque rituel, des sociétés archaïques, il a été possible d’interroger
les  indigènes  et  d’apprendre,  au  moins  en  partie,  les  significations  qu’ils  leur  accordent.
Évidemment,  ces « documents vivants »  enregistrés au cours  des  enquêtes menées sur place ne
résolvent point toutes nos difficultés. Mais ils ont l’avantage, considérable, de nous aider à poser
correctement le problème, c’est-à-dire à situer le mythe dans son contexte socio-religieux originel. 

Mircea Eliade, Aspects du mythe, I, Paris, Gallimard, 1963, p. 9-14.

| 12 |



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

3. L'origine mystérieuse de la philosophie
Objectif : Présenter sur l'émergence de la philosophie en Grèce antique à partir des études de Giorgio
Colli.

L’hypothèse de Giorgio Colli
Les  origines  de  la  philosophie,  bien  que  souvent  associées  à  la  Grèce  antique  avec  des  figures
emblématiques comme Socrate, Platon et Aristote, restent enveloppées d'une aura de mystère. Avant
même ces penseurs, les questionnements philosophiques se manifestaient déjà dans les mythes et dans
les  récits  religieux  des  traditions  orales.  La  transition  des  savoirs  initiatiques  vers  la  rationalité
philosophique constitue un moment charnière dans l'histoire de la pensée grecque. Ce processus, qui
s'étend sur plusieurs siècles, représente non seulement un changement de méthode cognitive, mais aussi
une mutation profonde dans la manière dont les Grecs concevaient la vérité et la connaissance. 

Giorgio Colli (1917-1979) est un philosophe italien, spécialiste de la Grèce antique, connu pour son
travail d’édition des  Œuvres de Nietzsche. Dans  La Naissance de la Philosophie (1975), il s’intéresse aux
origines  mystérieuses  de  la  philosophie  grecque  et  son  lien  avec  des  traditions  archaïques.  La
philosophie, loin d’être née d’une rupture nette avec la mythologie, puise ses racines dans les pratiques
rituelles de la tradition orale, en particulier à travers des figures comme les sages (sophos) qui ont précédé
l’âge de Socrate et de Platon. En remettant en question l’idée d’un passage brusque de la mythologie à
la rationalité, Colli porte l’accent sur la continuité entre le savoir ésotérique des anciens mystères et les
premières formulations philosophiques. Pour lui, la philosophie ne commence pas avec l'émergence de
la raison pure, mais avec la parole énigmatique des oracles et des poètes

La  thèse de  Colli  est  originale :  selon lui  la  philosophie  émerge  d’une  crise  profonde au sein  des
traditions oraculaires et initiatiques de la Grèce antique. La sagesse des devins, des mystères et des rites
initiatiques constituait une forme de connaissance ésotérique qui, avec le temps, a été supplantée par
une  pensée  plus  discursive  et  rationnelle.  Les  figures  des sophoi  comme Pythagore,  Parménide  et
Héraclite  sont  les  derniers  témoins  d'une  sagesse  intuitive  et  énigmatique,  proche  des  de  l’ancien
mysticisme. Pour Colli, la philosophie naît précisément quand cette tradition orale et sacrée commence
à  se  corrompre.  Les  premiers  philosophes  auraient  cherché  à  rendre  accessible  une  forme  de
connaissance autrefois réservée  aux initiés,  en introduisant des  formes  plus  rationnelles de pensée.
Ainsi,  la  philosophie émerge comme une nouvelle  approche du monde marque la  scission avec la
tradition oraculaire, tout en tentant de conserver un lien avec cette sagesse ancienne. 

Les savoirs initiatiques : mystères et oracles
Les  mystères  grecs  (comme  ceux  d'Éleusis)  et  les  pratiques  oraculaires  (par  exemple,  l'oracle  de
Delphes) incarnaient des formes de connaissance ésotériques, réservées à un cercle restreint d'initiés.
Ces savoirs étaient souvent transmis par des rites et des expériences symboliques directes. Le lien entre
l'humain et  le divin, entre l'ordre cosmique et la compréhension humaine,  se faisait par le  biais de
l'intuition, de l'inspiration prophétique ou d'énigmes révélatrices. Les oracles délivraient des messages
cryptiques, nécessitant une interprétation intuitive et mystique, tandis que les mystères promettaient une
expérience capable de transformer l’initié en lui permettant d’accéder à une vérité dissimulée.

| 13 |



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

Ces pratiques étaient étroitement liées à la religion et à une vision du monde où le sacré et le cosmos
étaient indissociables de la quête de la vérité. Le savoir était considéré comme une expérience ineffable,
où le contact avec le divin dépassait la simple explication rationnelle. L'accès à la vérité passait donc par
des voies cachées, parfois paradoxales, et ne pouvait être saisi par la simple logique.

Le passage à la rationalité philosophique
Avec l'avènement des premiers penseurs, la Grèce entre dans une nouvelle ère où la rationalité prend
progressivement le pas sur l'intuition mystique. Ce processus ne s'est pas opéré de façon brutale, mais
plutôt comme une lente transition où les philosophes cherchaient encore à comprendre et à intégrer des
éléments  du savoir  initiatique  dans  leur  réflexion rationnelle.  Parménide,  par  exemple,  est  souvent
considéré  comme  l’un  des  premiers  à  tenter  de  rationaliser  des  concepts  métaphysiques,  tout  en
conservant un lien fort avec l’énigme initiatique, puisque son poème philosophique est présenté comme
une  révélation  divine.  Héraclite,  tout  en  affirmant  que  la  réalité  est  en  perpétuel  changement,
s'exprimait encore dans des termes très proches de l'énigme initiatique, laissant entendre que la vérité
ultime n'était  accessible  qu'à  ceux capables  de saisir  les  contradictions et  les paradoxes du monde.
Pythagore,  quant  à  lui,  mélangeait  des  éléments  mystiques  et  religieux  avec  une  approche  plus
formalisée des mathématiques et de la cosmologie.

Ce n’est qu’avec Socrate, Platon et Aristote que la rationalité prend une forme pleinement structurée et
s’institutionnalise. Socrate, bien qu’influencé par l’oracle de Delphes, inaugure une méthode fondée sur
la dialectique et finalisée à la recherche rationnelle de la vérité à travers l’art de la maïeutique. Platon, de
son côté, s'inspire des mystères dans sa conception des Idées et du monde intelligible, mais formalise
ces intuitions dans un cadre théorique rigoureux. Quant à Aristote, il s'éloigne encore davantage des
traditions ésotériques  en construisant  un système philosophique axé  sur  la  logique  et  l'observation
empirique. La transition des savoirs initiatiques à la rationalité philosophique n’a pas été une rupture
nette, mais plutôt un processus continu marqué par des tensions. Les premiers philosophes ont souvent
cherché  à  concilier  l’ancien  et  le  nouveau,  tout  en  donnant  à  la  réflexion  humaine  un cadre  plus
structuré. 

Le parallèle : tragédie et philosophie
La naissance de la philosophie présente des thèses qui ont une certaine affinité avec les idées énoncées par
Friedrich Nietzsche dans  La Naissance de la Tragédie.  Colli,  qui de Nietzsche a été l’éditeur, souligne
clairement l’inspiration nietzschéenne de son travail. Dans son ouvrage, Nietzsche s’intéresse à un autre
grand phénomène culturel de la Grèce ancienne : la tragédie. Il la présente comme le produit d’une
tension entre les forces dionysiaques (irrationnelles, mystiques, liées à la nature et à l’extase) et les forces
apolliniennes (rationnelles, ordonnées, esthétiques). Nietzsche voit la tragédie comme une tentative de
réconcilier  ces  deux pulsions,  toutefois  la  montée du rationalisme socratique  a  fini  par  étouffer  la
dimension  dionysiaque,  conduisant  à  une  domination  de  la  raison  et  à  la  perte  de  la  profondeur
tragique. 

Chez Colli, la philosophie naît aussi d’une tension, entre la sagesse initiatique profonde et la nouvelle
rationalité philosophique. Les deux penseurs partagent l'idée que la Grèce ancienne n'a pas simplement
été le  berceau de  la  raison,  mais  aussi  d'une  lutte  entre des  formes  de  connaissance  mystiques  et
rationnelles. Là où Nietzsche voit la naissance de la tragédie comme un moment de sublime équilibre

| 14 |



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

entre ces deux forces, Colli interprète la naissance de la philosophie comme une scission fatale avec le
mysticisme oraculaire, même si influencée par cette origine ésotérique. Les deux penseurs pointent vers
une vision de l’histoire de la pensée grecque comme un espace de conflits et de transitions entre les
deux archétypes apollinien et dionysiaque. 

La continuité entre sagesse archaïque et philosophie
Les premiers philosophes sont les héritiers directs d'une tradition de sagesse ancienne qui mêlait mythe,
mystère et intuition. Pour Colli, la philosophie grecque est à la fois un prolongement de cette sagesse
mystique et un genre littéraire, inventé par Platon, comme le résultat d’un changement progressif. Les
premiers philosophes – les sophoi, les sages – sont les figures de transition, qui, tout en posant les bases
de la rationalité, restent profondément imprégnés des formes anciennes de connaissance intuitive et
symbolique.

Cette sagesse plus ancienne, véhiculée par les mythes et les mystères, n'est pas seulement une étape
primitive que la philosophie a dépassée. Au contraire, elle contient des éléments de vérité essentiels,
auxquels la philosophie tente d’accéder et de rationaliser, sans jamais totalement s’en émanciper. Les
mythes  offraient  déjà  des  réponses  aux  grandes  questions  de  l'existence  et  du  cosmos,  mais  ces
réponses étaient enveloppées dans des symboles et des récits métaphoriques. Les mystères, quant à eux,
offraient une connaissance qui ne pouvait être comprise que par l'expérience directe, souvent initiatique,
et non par l'analyse rationnelle. Les premiers philosophes ne rompent pas avec ces traditions ; ils les
prolongent  sous  une  nouvelle  forme.  En cela,  la  pensée  philosophique  naissante  reste  imbibée  de
l’intuition  et  du  mystère,  même  lorsqu'elle  commence  à  s’exprimer  en  termes  de  concepts  et
d’arguments.  Cette  continuité  souligne  que  la  quête  de  la  vérité  en  philosophie  ne  se  fait  pas
uniquement par la raison, mais qu'elle garde une dimension obscure, intuitive, héritée de la sagesse
archaïque.

Cependant, la question de la continuité est complexe. Si Colli insiste sur une filiation directe entre la
sagesse archaïque et la philosophie, d'autres théoriciens soulignent que la philosophie marque tout de
même une rupture significative avec ces traditions. Platon, par exemple, tout en étant profondément
influencé par les mythes et les mystères, développe une méthode dialectique qui vise à dépasser le
monde sensible et  symbolique pour atteindre un domaine de vérité plus abstrait et  universel.  Chez
Aristote, cette rupture est encore plus nette, avec une tentative de systématiser la connaissance et de
l'ancrer dans l'observation empirique et la logique.

Plutôt que de parler d’une pure continuité, il semble plus juste d’envisager la naissance de la philosophie
comme un moment de transformation, où la sagesse archaïque est réinterprétée, reformulée et parfois
rejetée. Les premiers philosophes sont effectivement imprégnés de l’intuition et des mystères de leurs
prédécesseurs,  mais  ils  cherchent  aussi  à  s’en  détacher  pour  construire  un  savoir  plus  explicite  et
universel.  En  cela,  la  philosophie  naissante  oscille  entre  fidélité  aux  traditions  mystiques  et
émancipation progressive vers une rationalité qui deviendra prédominante avec Platon et Aristote. 

| 15 |



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

4. L'émergence de la pensée rationnelle en Grèce antique
La  transition  du  mythe  à  la  pensée  rationnelle  marque  un  moment  fondamental  dans  l’histoire
intellectuelle  de  la  Grèce  ancienne.  Au  cœur  de  cette  transformation  se  trouvent  les  premiers
philosophes,  appelés  présocratiques1,  qui,  dès  le  VIe siècle  avant  J.-C.,  commencent  à  remettre  en
question  les  récits  mythologiques  traditionnels.  Les  mythes,  bien  qu’ils  offrent  une  explication  du
monde fondée sur des récits divins et surnaturels, laissent progressivement place à une recherche plus
systématique et rationnelle de la vérité. Les présocratiques, comme Thalès, Anaximandre et Héraclite,
inaugurent une approche nouvelle en tentant de comprendre l’univers non plus par l’intervention des
dieux, mais par des principes naturels et des lois universelles. Cette démarche constitue le fondement de
ce qui deviendra la philosophie, une quête de la connaissance qui repose sur la raison, l'observation et
l'argumentation plutôt que sur la tradition et la foi.

Introduction aux présocratiques
Les premiers pas de la philosophie en Grèce ancienne,  entre le VIe et le Ve siècle avant J.-C, sont
marqués  par  un  groupe  de  penseurs  qui,  bien  qu’hétérogène,  partage  une  volonté  commune  de
comprendre l'univers par des principes rationnels plutôt que par des récits mythologiques. Les premiers
philosophes, notamment Thalès, Anaximandre, Héraclite et Pythagore, sont souvent considérés comme
les pionniers de cette réflexion.

Thalès de Milet (vers 624-546 avant J.-C.) est généralement présenté comme le premier philosophe de
l’histoire  occidentale.  En  se  détachant  des  explications  divines,  il  propose  que  l’eau  est  l'élément
fondamental à l’origine de toutes choses. Selon lui, tout dans la nature peut être réduit à cette substance
unique, qu’il  considère comme le principe de vie et de transformation. Par cette hypothèse,  Thalès
cherche à expliquer les phénomènes naturels de manière unifiée, une démarche inédite à l'époque.

Anaximandre, disciple de Thalès, va plus loin en introduisant l’idée de l’apeiron, un principe indéfini,
illimité,  qui  serait  à  l’origine  de  l’univers.  Contrairement  à  Thalès,  Anaximandre  rejette  l’idée  d’un
élément  unique  et  tangible.  L’apeiron n’est  ni  eau,  ni  terre,  ni  feu,  mais  une  force  primordiale
indéterminée qui permet la création et la destruction de tout ce qui existe. Cette conception abstraite
marque une avancée dans l’abstraction philosophique,  car elle cherche à saisir  l’invisible derrière le
monde visible.

Pythagore (vers 570-495 avant J.-C.), plus connu pour ses contributions aux mathématiques, voit dans
les  nombres l'essence  de toute chose.  Selon lui,  l'harmonie  et  l'ordre  du cosmos  reposent  sur  des
rapports  numériques.  Pythagore  et  ses  disciples,  les  pythagoriciens,  croient  en  une  structure
mathématique sous-jacente au monde, et dans ce cadre, les nombres deviennent non seulement un outil
de  mesure  mais  aussi  des  entités  ayant  une  réalité  propre.  Cette  vision  combine  rationalité  et
mysticisme, préfigurant des tendances métaphysiques qui seront développées plus tard.

Héraclite d'Éphèse (vers 535-475 avant J.-C.) est célèbre pour son idée du changement constant : « On
ne se baigne jamais deux fois dans le même fleuve ». Il introduit la notion de flux perpétuel (qu’on
pourrait associer à l’ide de devenir) et d’unité des contraires, où les oppositions (le chaud et le froid, la
vie et la mort) ne sont que des aspects d’une même réalité en mouvement. Héraclite souligne également

1

| 16 |



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

le rôle du  logos, qu'il conçoit comme une loi universelle qui gouverne l'univers, accessible à la raison
humaine.

Parménide  d'Élée  (vers  515-450  avant  J.-C.)  représente  un  tournant  radical  dans  la  philosophie
présocratique avec son œuvre majeure,  De la nature. Contrairement à Héraclite qui met l’accent sur le
changement,  Parménide  affirme  que  le  changement  est  une  illusion.  Selon  lui,  l’Être  est  unique,
immuable et éternel. Il rejette l’idée que le monde puisse être en constante transformation, arguant que
tout ce qui est doit nécessairement être, et ce qui n’est pas ne peut ni apparaître ni disparaître. Pour
Parménide, la perception sensible est trompeuse, et seule la raison peut mener à la vérité. Il inaugure
ainsi  une  réflexion  profonde  sur  la  métaphysique  de  l’être,  influençant  durablement  la  pensée
philosophique grecque, notamment celle de Platon et d’Aristote.

Empédocle (vers 490-430 avant J.-C.), quant à lui, tente de concilier les idées de Parménide et Héraclite.
Il propose que la réalité est composée de quatre éléments fondamentaux : la terre, l’eau, l’air et le feu.
Ces  éléments,  éternels  et  indestructibles,  se  combinent  sous  l'influence  de  deux  forces  opposées :
l’Amour (philia, qui unit) et la Haine (neikos, qui sépare). Selon Empédocle, le changement s’explique par
les combinaisons et séparations successives de ces éléments sous l’action de ces deux forces cosmiques.
Il  cherche  ainsi  à  préserver  l’idée  de  changement  tout  en  respectant  le  principe d’immuabilité  des
éléments eux-mêmes. Empédocle introduit également une pensée cyclique du temps, où l’univers oscille
entre des périodes d’unité et de séparation.

Ces  penseurs,  tout  en  ayant  des  perspectives  différentes,  marquent  le  début  d'une  quête  pour
comprendre  le  monde  en  se  détachant  des  récits  mythiques.  Ils  posent  ainsi  les  fondations  de  la
philosophie  comme une discipline  rationnelle,  tournée  vers  l’étude  des principes  fondamentaux de
l'univers.

La rupture avec le mythe et l’apparition de la raison
Le passage du mythe à la raison est l’une des révolutions intellectuelles les plus marquantes de l’histoire
de la pensée occidentale. Dans la Grèce archaïque, la compréhension du monde repose principalement
sur les mythes, des récits symboliques où les dieux, héros et forces surnaturelles expliquent l'origine du
cosmos, les phénomènes naturels, et la place de l’homme dans l'univers. Par exemple, Hésiode, avec sa
Théogonie,  illustre parfaitement cette approche :  il raconte la création du monde et l'organisation des
forces naturelles à travers des généalogies divines et des luttes de pouvoir entre dieux. Le mythe sert ici
non  seulement  de  récit  explicatif  mais  aussi  de  cadre  moral  et  culturel,  offrant  des  explications
rassurantes face aux mystères de la nature.

À  partir  du  VIe siècle  avant  J.-C.,  un  changement  profond  s’opère,  façonné  par  les  philosophes
présocratiques. Ce changement consiste à remettre en question la vision mythologique du monde et à
inaugurer une réflexion fondée sur l'observation, la raison, et la logique. Ce processus de rationalisation
du monde marque une rupture avec la tradition mythologique, qui repose sur des récits non vérifiables,
et met l’accent sur une quête de la vérité à travers la connaissance des principes naturels.

Les  philosophes  présocratiques  ne  cherchent  plus  à  comprendre  le  monde  à  travers  des  récits
mythologiques  où  des  dieux  capricieux  expliquent  les  phénomènes  naturels.  Avec  cette  approche
rationnelle,  les  présocratiques  inaugurent  également  le  recours  à  la  logique  comme méthode  pour
atteindre la vérité.  Parménide, par exemple, insiste sur la distinction entre l’apparence (ce que nous

| 17 |



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

percevons  par  les  sens)  et  la  réalité  (ce  que  nous  atteignons  par  la  pensée).  Selon  lui,  la  pensée
rationnelle nous révèle que l’Être est immuable, tandis que nos sens nous trompent en nous faisant
croire au changement. Ce type de raisonnement marque l’émergence de l'argumentation philosophique,
où l'on cherche à démontrer la vérité par des arguments logiques plutôt que par des récits traditionnels.

Alors que le mythe attribuait souvent les phénomènes naturels à la volonté des dieux, les présocratiques
cherchent à découvrir des causes naturelles sous-jacentes à ces phénomènes. Ces explications ne se
basent plus sur l’intervention divine, mais sur des principes universels observables. La rupture avec le
mythe implique également une nouvelle manière de concevoir le divin. Alors que dans les mythes, les
dieux sont omniprésents  et  gouvernent directement le  monde naturel,  les  présocratiques tendent  à
dissocier le divin du fonctionnement du cosmos. Bien que certains, comme Pythagore, conservent une
dimension  mystique  à  travers  l'idée  que  le  cosmos  est  harmonieux  et  ordonné  selon  des  lois
mathématiques, le divin n’intervient plus directement dans les affaires humaines ou les phénomènes
naturels. Il devient une force abstraite, presque impersonnelle.

La rupture avec  le  mythe au profit  de  la  raison marque l’avènement  d'une pensée systématique et
logique,  qui  cherche  à  comprendre  le  monde  à  partir  de  principes  naturels  et  non  plus  de  récits
symboliques.  Les  présocratiques  ouvrent  la  voie  à  une  nouvelle  méthode  d’investigation,  où
l’argumentation rationnelle et la recherche des causes premières remplacent l’imaginaire mythologique,
jetant ainsi les bases de la philosophie et des sciences occidentales.

Lecture comparée des mythes et des textes présocratiques
La  transition  entre  les  récits  mythiques  et  les  premières  tentatives  d’explications  philosophiques
rationnelles est témoignée par les différents types de discours qui nous sont parvenus : d’un côte, les
récits mythologiques, de l’autre, les traités ou poèmes philosophiques des présocratiques. Comparer ces
deux types de discours permet de mieux comprendre comment les présocratiques ont rompu avec
l’imaginaire mythologique pour construire un nouveau mode de pensée.

En comparant ces textes philosophiques avec des récits mythiques tels que ceux de la Théogonie ou de
l'Iliade d’Homère, on peut constater un glissement radical de paradigme. Dans le mythe, les forces de la
nature sont personnifiées :  Gaïa,  Ouranos, Zeus et  les autres dieux représentent les éléments et les
phénomènes cosmiques.  Les relations entre ces  figures divines  expliquent le  monde dans un cadre
anthropomorphique.

Les présocratiques, quant à eux, évacuent progressivement les dieux pour s’intéresser à des principes
abstraits. Le cosmos n'est plus perçu comme une arène où s’affrontent des puissances divines, mais
comme un tout ordonné régi par des lois naturelles. La démarche se veut aussi méthodologique : les
présocratiques utilisent la raison pour élaborer des théories, plutôt que de s'appuyer sur la transmission
orale de récits sacrés. Par exemple,  Parménide s’appuie sur une logique rigoureuse pour démontrer
l’immuabilité de l’Être, tandis qu’Empédocle tente de comprendre la formation du monde à partir de la
combinaison et de la séparation d'éléments, gouvernés par des forces naturelles, non plus divines.

L’étude comparée de ces textes montre clairement la rupture entre la vision mythologique du monde et
l’émergence de la pensée rationnelle. Alors que les mythes offraient des récits symboliques enracinés
dans la culture et les croyances religieuses, les présocratiques développent une pensée plus abstraite et
rationnelle, fondée sur l'observation et la logique. Cette comparaison permet de saisir la profondeur du

| 18 |



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

changement  intellectuel  qui  s’opère  dans  la  Grèce  antique,  alors  que  la  philosophie  commence  à
s’émanciper des formes traditionnelles de narration pour devenir une recherche autonome de la vérité,
reposant sur des arguments et des principes universels.

Les récits mythiques

Les mythes grecs, tels que ceux retrouvés dans la Théogonie d'Hésiode, offrent une cosmogonie fondée
sur l’action des dieux et  des forces  surnaturelles.  Dans cet ouvrage,  Hésiode décrit la naissance de
l’univers et des dieux, ainsi que l’ordre du monde imposé par Zeus après sa victoire sur les Titans. Par
exemple, il raconte la naissance de Gaïa (la Terre), Ouranos (le Ciel), et les combats épiques qui mènent
à la domination des Olympiens. Le monde naturel, dans cette vision, est indissociable des volontés et
luttes divines.

Le mythe fonctionne ici comme une explication allégorique : la foudre de Zeus symbolise le pouvoir,
l’ordre cosmique et la justice. L’enchaînement des générations divines reflète l’idée d’un ordre instable,
mais finalement régi par une autorité suprême. Ces récits sont à la fois des tentatives pour répondre aux
grandes questions sur l’origine de l’univers, mais aussi des cadres moraux et culturels qui structurent la
société.

Les textes présocratiques

Face à ces explications mythiques, les présocratiques tentent d’apporter des réponses reposant sur des
principes plus universels, basés sur l'observation et la réflexion. Pour illustrer cette rupture, analysons
quelques fragments des présocratiques :

• Thalès de Milet. Bien que peu de ses écrits nous soient parvenus, Aristote nous rapporte que
Thalès considérait l’eau comme le principe fondamental (archè) de toutes choses. Cette idée se
trouve dans Métaphysique (I, 3), où Aristote écrit : « Thalès dit que le principe de toutes choses
est  l’eau ».  Contrairement  à  Hésiode,  qui  attribue  la  création  à  des  entités  divines,  Thalès
propose une explication basée sur un élément naturel et universellement présent. Son approche
n’implique  pas  d’intervention  divine  directe,  mais  repose  sur  l’observation  de  la  nature,
marquant ainsi une première tentative de comprendre le monde par des lois physiques.

• Anaximandre. Dans un fragment conservé par Simplicius, Anaximandre propose que l’origine
de toutes choses n’est pas un élément tangible comme l’eau, mais un principe abstrait et infini,
l’apeiron. Anaximandre ne recourt plus aux dieux pour expliquer la genèse de l’univers, mais à
une force illimitée et indéterminée. Ce fragment, cité par Simplicius dans sa  Physique, montre
comment Anaximandre tente de dépasser l’explication matérielle de Thalès pour en proposer
une plus complexe, qui anticipe les concepts de forces abstraites qui régissent le cosmos.

• Parménide. Le poème de Parménide, intitulé Sur la nature (Perí Physeos), représente un véritable
manifeste en faveur de la raison et de l’argumentation logique. Parménide critique violemment
la croyance en le changement, soutenant que la réalité est immuable et que les apparences sont
trompeuses. Dans ce texte, il  oppose deux voies de recherche : la voie de la vérité (aletheia),
accessible par la raison, et la voie de l’opinion (doxa), qui repose sur les sensations et conduit à
l’erreur. Cette distinction est fondamentale : tandis que le mythe offre des explications basées

| 19 |



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

sur des perceptions sensibles et des récits symboliques, Parménide valorise l’intelligence et la
réflexion comme seuls moyens d’accéder à la vérité.

• Empédocle.  Dans  son  poème,  les  Purifications (cité  par  Aristote  dans  Métaphysique,  I,  4),
Empédocle introduit une théorie des quatre éléments (terre, air, feu, eau) combinés et séparés
par  deux  forces  opposées,  l’Amour  et  la  Haine.  Là  encore,  nous  voyons  une  tentative  de
concilier des observations physiques (les éléments naturels) avec une explication plus rationnelle
du changement, fondée non sur des interventions divines mais sur des forces abstraites agissant
sur la matière.

Les fragments d’Héraclite

En ce qui concerne Héraclite, il est important de se concentrer sur sa conception du logos et sa vision du
changement  perpétuel,  qui  contrastent  fortement  avec  la  fixité  des  récits  mythologiques.  Héraclite
d'Éphèse  est  l’un  des  présocratiques  les  plus  célèbres  pour  son  affirmation  que  le  monde  est  en
perpétuel changement. L’un de ses fragments les plus connus est : « On ne se baigne jamais deux fois
dans  le  même fleuve »  (fr.  12  DK).  Cette  fragment  illustre  parfaitement  sa  vision  d’un  univers  en
mouvement constant, où les oppositions, comme la vie et la mort, le chaud et le froid, sont des aspects
inséparables  de  la  réalité.  Héraclite  décrit  cette  transformation  permanente  comme  un  équilibre
dynamique, gouverné par une raison universelle, le  logos. Le  logos est un principe rationnel qui régit le
changement de manière harmonieuse, même si la plupart des hommes ne le comprennent pas.

Dans les mythes grecs, le monde est également changeant, mais ce changement est souvent attribué à
l'intervention des dieux. Par exemple, dans la  Théogonie d’Hésiode, le chaos initial est structuré par les
dieux, avec des luttes qui reflètent les désordres naturels et cosmiques. Cependant, ce changement est
généralement  présenté  comme une  suite  d’événements  ponctuels  et  irréguliers,  souvent  liés  à  des
caprices divins ou à des conflits. En revanche, chez Héraclite, le changement est continu, inhérent à la
structure même du cosmos, et non lié à des événements isolés. Alors que les dieux dans les mythes
manipulent les forces de la nature selon leur propre volonté, Héraclite voit le  logos comme une force
impersonnelle et rationnelle qui régule le flux incessant des transformations. Il y a une cohérence dans
le mouvement de l’univers, une « sagesse » (sophia) inhérente à ce changement, accessible par la raison
humaine,  ce  qui  marque  une différence fondamentale  avec les  explications anthropomorphiques  et
narratives des mythes.

Dans le fragment 53 (fr.  53 DK),  Héraclite affirme que « Polèmos (le conflit)  est  le père de toutes
choses », mettant en lumière son idée de l’unité des contraires. Là où les mythes grecs représentent
souvent des conflits entre dieux comme un reflet du chaos dans le monde, Héraclite soutient que la
lutte  et  la  tension  entre  les  opposés  (jour/nuit,  chaud/froid)  ne  sont  pas  chaotiques,  mais  plutôt
nécessaires pour maintenir l’ordre du monde. C’est un processus logique et naturel, où chaque opposé
participe à l’équilibre général de l’univers, sous l’influence du logos.

Les fragments de Héraclite, bien que souvent énigmatiques et fragmentaires, fournissent des aperçus
essentiels de sa pensée. Voici deux exemples :

• Fragment 1 [DK] : « Ce logos existe de toute éternité, mais les hommes ne le comprennent pas, ni
avant qu’ils l’aient entendu, ni après ». Ce fragment montre que, pour Héraclite, le logos est une

| 20 |



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

loi universelle accessible à l’intellect, en opposition avec les mythes, qui étaient principalement
transmis de manière traditionnelle et n’invitaient pas à l’examen rationnel.

• Fragment 50 [DK] : « Écouter, ce n’est pas moi, mais le logos que vous devez entendre… ». Ce
texte  montre  l’importance  du  logos comme  principe  universel  et  rationnel,  qui  guide  le
comportement de la nature, contrairement aux caprices et actions divines des récits mythiques.

Avec Héraclite, on observe une évolution vers une compréhension plus systématique et rationnelle du
cosmos. Héraclite ne nie pas le changement — bien au contraire, il l’élève en principe fondamental de
l’univers — mais il en cherche l’ordre sous-jacent, ce que les récits mythiques ne faisaient pas. Tandis
que les mythes offraient des récits symboliques et divins pour expliquer les phénomènes du monde,
Héraclite  introduit  une  explication  fondée  sur  la  raison  et  le  logos,  une  loi  universelle  qui  régit  le
changement perpétuel.

| 21 |



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

5. Mythe et philosophie dans les dialogues de Platon
Dans l'œuvre de  Platon,  le  mythe  occupe une place  importante,  à  la  fois  comme véhicule  d'idées
philosophiques et comme mode d'exposition pédagogique. Au lieu d’opposer mythe et raison, Platon
utilise  le  mythe  comme  un  outil  pour  explorer  des  concepts  difficiles  à  exprimer  par  le  seul
raisonnement discursif. Le recours aux mythes dans des dialogues comme la République ou le  Phédon
permet d’articuler des idées complexes, telles que la structure de l’âme ou les réalités métaphysiques,
que l’argumentation rationnelle ne peut pleinement saisir. L’usage du mythe ne vise pas à tromper, mais
à orienter l’intelligence vers des vérités profondes,  conformément à ce qu’on peut appeler « le bon
usage du discours faux »2. Cette dualité entre mythe et logos est donc fondamentale pour comprendre la
méthode dialectique platonicienne.

Le mythe comme outil pédagogique et philosophique

Les dialogues platoniciens regorgent de mythes qui sont utilisés de manière stratégique pour illustrer
des concepts abstraits. L’allégorie de la caverne, dans la  République  [livre VII], est sans doute l'un des
récit les les plus célèbres. Il présente une allégorie de l'ignorance humaine et du cheminement vers la
connaissance véritable, par la sortie progressive de la caverne des illusions sensibles pour accéder à la
lumière de la vérité et de l’intelligible. De manière similaire, le mythe d'Er [République, livre X] raconte le
voyage  post-mortem  d'un  guerrier,  Er,  qui  revient  pour  témoigner  de  l’au-delà  et  des  choix
d’incarnation des âmes, illustrant ainsi la conception platonicienne de l’immortalité de l’âme et de la
justice  cosmique.  Ces mythes,  loin d’être  de simples  fables,  sont  des  instruments  pour représenter
l’invisible et  l’inintelligible,  notamment dans les domaines de la métaphysique et de l’éthique,  là  où
l’argument rationnel ne suffit pas toujours à convaincre ou à éclairer.

Platon n’utilise pas le mythe pour fuir le raisonnement, mais comme un outil pédagogique qui facilite la
compréhension des idées abstraites, surtout auprès de ceux qui n’ont pas encore atteint la maîtrise de la
dialectique. Le récit mythique offre une forme plus accessible, une image vivante, permettant de capter
des vérités difficiles à saisir par l’intellect seul. C’est le cas dans le  Phèdre [246a-249e] où le mythe de
l’attelage  ailé  représente  symboliquement  le  combat  entre  les  différentes  parties  de  l'âme,  mêlant
émotion  et  raisonnement.  Platon  intègre  ses  mythes  à  ses  dialogues,  dans  des  moments  clés  où
l'argument logique a atteint ses limites, pour ouvrir des perspectives d'une autre nature, plus intuitive.

C’est par sa fonction pédagogique que le mythe permet à Platon d'ouvrir un espace de réflexion où
l’esprit  peut  se  projeter  au-delà  de  ce que  la  raison immédiate permet  d’atteindre.  Le discours  est
« faux »,  dans le sens que s’il  n’est pas littéralement vrai, il  n’en est  pas moins porteur d'une vérité
philosophique  profonde.  En  cela,  il  joue  un  rôle  fondamental  dans  l’initiation  à  la  pensée
philosophique.

L’articulation entre mythe et raison dans la pensée platonicienne

Chez Platon, le rapport entre mythe et raison n'est pas antagoniste, mais dialectique. Le mythe sert à
exprimer  ce  que  le  logos (le  discours  rationnel)  ne  peut  pas  toujours  atteindre  directement.  Cette
complémentarité est particulièrement visible dans le dialogue du Phèdre, où Platon discute à la fois de la

2 J.-F. Pradeau, Lire Platon, Paris, PUF, 2014, p. 77-83.

| 22 |



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

nature du discours rationnel et introduit des récits mythiques pour exprimer des idées inaccessibles au
raisonnement analytique. L’usage du mythe montre les limites du logos tout en ne l’abandonnant jamais
complètement. Platon met ainsi en place une véritable articulation entre mythos et logos, où le mythe est
subordonné à  la  raison mais  nécessaire  pour  la  dépasser  dans  certaines  sphères,  comme celles  de
l'immortalité  ou  de  l'origine  du  monde.  Dans  ce  sens,  le  mythe  prépare  le  terrain  pour  une
compréhension  rationnelle  plus  profonde,  invitant  à  la  réflexion  philosophique  plutôt  qu’à  une
adhésion  aveugle.  En  fait,  le  discours  faux,  dont  Platon  fait  un  bon  usage,  n'est  pas  une  simple
manipulation rhétorique,  mais  une  nécessité  philosophique pour Platon.  Le  mythe,  bien que fictif,
devient un instrument de vérité lorsqu'il est mis au service du logos, révélant ainsi la sagesse cachée
derrière le « faux ».

Quelques mythes platoniciens dans le détail

Dans ses  récits,  Platon  ne  prétend pas  offrir  des  vérités  littérales,  mais  plutôt  des  représentations
symboliques,  des  «  discours  faux  »  qui  sont  cependant  porteurs  d’une  vérité  philosophique  plus
profonde.  Le  mythe,  bien  qu’il  relève  du  domaine  du  faux  (dans  le  sens  où  il  ne  décrit  pas  un
événement réellement survenu), permet d’exprimer des vérités que la raison discursive ne peut pas
toujours rendre pleinement intelligibles. Parmi les mythes les plus emblématiques, en voici quelques-
uns: 

Le mythe de la caverne [  République  , VII, 514a-520a]  

L’allégorie de la caverne est sans doute le mythe platonicien le plus célèbre et l’un des plus étudiés. Il
illustre la condition humaine par rapport à la connaissance. Dans cette allégorie, des prisonniers sont
enchaînés dans une caverne, ne voyant que des ombres projetées sur un mur par des objets réels qu’ils
ne  peuvent  percevoir  directement.  Ces  ombres  représentent  les  illusions  et  les  fausses  croyances
auxquelles les hommes sont soumis dans leur quotidien. La libération d’un prisonnier symbolise le
passage progressif  de l’âme vers la connaissance, depuis l’observation des apparences sensibles jusqu’à
la contemplation des vérités intelligibles,  culminant avec la vision du Soleil, métaphore de l’idée du
Bien, source de toute vérité et de toute réalité dans le monde intelligible. 

Ce  mythe  met  en  scène  une  transition  entre  les  niveaux  de  réalité  (sensible  et  intelligible)  et  de
connaissance (doxa et épistémè). Il est utilisé par Platon pour justifier l’éducation philosophique comme
une ascension vers la vérité, un processus long et difficile, mais nécessaire pour atteindre la sagesse et
gouverner de façon juste.

Le mythe d’Er [  République  , X, 614b-621d]  

Le mythe d’Er traite de la question de l’immortalité de l’âme et du destin post-mortem. Er, un guerrier
mort sur le champ de bataille, revient à la vie après avoir été témoin des événements de l’au-delà. Dans
son  récit,  il  décrit  le  processus  de  réincarnation,  les  châtiments  infligés  aux  âmes  injustes  et  les
récompenses pour celles qui ont vécu de manière vertueuse. Les âmes choisissent leurs futures vies en
fonction des leçons qu’elles ont tirées de leurs existences précédentes.

Ce mythe a pour fonction d’incarner la justice cosmique et morale, assurant que les âmes reçoivent une
juste rétribution après la mort en fonction de leur comportement durant la vie. Platon s'en sert pour

| 23 |



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

renforcer son argument en faveur de la vertu et de la justice, tout en proposant une vision optimiste de
l’avenir de l’âme immortelle. 

Le mythe de l'attelage ailé [  Phèdre  , 246a-249d]  

Dans Phèdre, Platon emploie le mythe de l’attelage ailé pour symboliser la structure de l’âme humaine.
L’âme est comparée à un char tiré par deux chevaux : l’un noble, représentant la part rationnelle et
vertueuse de l’âme, et l’autre fougueux et désordonné, symbolisant les désirs irrationnels et passionnels.
Le cocher, image de la raison, lutte pour diriger l’attelage vers les hauteurs de la vérité et du Bien, mais
doit constamment gérer la tension entre les deux chevaux. Ce mythe exprime de manière imagée la
tension intérieure de l’âme humaine, partagée entre ses désirs charnels et son aspiration à s'élever vers
les vérités supérieures.

Platon se sert de ce récit pour explorer la nature de l’amour, en particulier l’amour philosophique, qui
aspire à la contemplation des idées, en contrastant avec les formes plus terrestres et passionnelles de
l'amour.

Le mythe de l’anneau de Gygès [  République,   II, 359d-360b]  

Gygès, un berger, découvre un jour un anneau d’or dans une tombe après qu’un tremblement de terre
ait révélé l’entrée d’une caverne. En ajustant cet anneau, il découvre qu’il lui permet de devenir invisible
à volonté. Grâce à ce pouvoir, Gygès commet des actions injustes sans jamais être puni : il séduit la
reine,  tue  le  roi  et  prend le  pouvoir.  L'anneau donne à Gygès une impunité  totale,  lui  permettant
d’échapper aux conséquences de ses actes.

Le mythe sert  à  illustrer  l'argument de Glaucon selon lequel  personne n'est  juste  par  nature,  mais
seulement par nécessité. Si un homme pouvait agir injustement sans craindre la punition, comme c’est
le cas avec l’anneau de Gygès, il choisirait l’injustice plutôt que la justice. Selon cette hypothèse, les
hommes ne respecteraient les lois et ne seraient justes que par contrainte, et non par amour de la justice
elle-même. Glaucon en conclut que si quelqu'un, même le plus juste des hommes, possédait un tel
anneau, il agirait de manière injuste. L’anneau devient ainsi un test moral : si la justice n’est respectée
que par peur des sanctions, peut-on encore dire que quelqu’un est réellement juste ? Ce mythe interroge
la nature profonde de l’homme et la sincérité de son attachement à la justice.

Face à ce défi, Socrate ne conteste pas directement l’histoire de Gygès, mais se propose de montrer que
la  justice  est  précieuse  en  elle-même,  indépendamment  des  récompenses  ou  des  punitions.  Pour
Socrate, être juste rend l’âme harmonieuse et heureuse, tandis que l’injustice plonge l’individu dans le
désordre et l’insatisfaction, même si elle reste impunie. Le mythe de l’anneau de Gygès permet ainsi à
Platon d’explorer l’une des grandes questions éthiques de la  République  : est-il plus avantageux d’être
juste ou injuste ? Glaucon, par son récit, pousse Socrate à développer une défense de la justice, non pas
seulement en fonction de ses conséquences externes, mais en tant que bien intrinsèque. Cela mènera à
l’élaboration de la théorie platonicienne de l’âme, dans laquelle la justice est vue comme l’harmonie
entre ses différentes parties (raison, esprit et désirs).

Le   mythe de Theuth et de l’invention de l’écriture [  Phèdre,   274c-277a]     

Dans ce mythe, Theuth, un dieu égyptien, inventeur de nombreuses disciplines (comme l’arithmétique,
la géométrie, et surtout l’écriture), présente ses inventions au roi Thamous, souverain de l’Égypte, pour

| 24 |



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

les lui soumettre. Lorsqu'il en vient à parler de l’écriture, Theuth affirme qu’elle est un remède pour la
mémoire et  une source de sagesse. Cependant, le roi Thamous exprime des réserves  quant à cette
invention,  et  critique  sévèrement  l’idée  selon  laquelle  l’écriture  serait  bénéfique  pour  la  mémoire.
Thamous fait valoir que l’écriture, loin d’être un remède pour la mémoire, affaiblit celle-ci. Les gens,
dit-il, cesseront d’utiliser leur mémoire naturelle, se reposant sur des signes extérieurs, et ne retiendront
rien eux-mêmes. De plus, l’écriture, selon lui, ne produit qu’une apparence de sagesse, car les personnes
pourront lire des choses sans véritablement les comprendre. Les écrits ne peuvent pas se défendre, ni
répondre aux questions que l’on pose, contrairement à la parole vivante, qui permet une interaction
dialectique.

À travers ce mythe, Platon exprime un certain scepticisme à l’égard de l’écriture, qu’il voit comme un
outil imparfait pour la transmission du savoir philosophique. La connaissance véritable, pour lui, ne
peut  se  transmettre  de  manière  statique,  comme  le  permet  l’écriture.  La  dialectique,  c’est-à-dire
l’échange vivant entre maître et disciple, est préférable, car elle permet l’élaboration progressive de la
vérité à travers le dialogue. L’écriture, par contre, fige la pensée dans des mots immuables et offre une
sagesse  apparente  plutôt  qu’une  compréhension  profonde.  Selon  Socrate,  les  écrits  ne  peuvent  ni
répondre aux objections ni clarifier des ambiguïtés. L'écrit devient un discours « mort » : il ne possède
ni la vivacité, ni l'interactivité de la parole vivante. Dans ce contexte, Platon préfère donc l'oralité, car le
véritable  savoir  se forge dans l’interaction directe,  où les  idées  peuvent être  discutées,  clarifiées,  et
réexaminées à travers un processus dynamique de questionnement et de réponse.

Le mythe de Theuth permet également à Platon de poser la question de la relation entre mémoire et
savoir.  Thamous critique l’écriture en affirmant  qu’elle  affaiblit  la  mémoire et  donc l’apprentissage
véritable. En effet, pour Platon, la mémoire joue un rôle crucial dans l’acquisition de la connaissance.
Le  philosophe  doit  non  seulement  comprendre  des  idées,  mais  les  intégrer  profondément  en  les
retenant par un processus actif  de remémoration. Se fier à l’écriture comme support externe risque de
détourner  l’esprit  de  cette  activité  essentielle,  rendant  les  lecteurs  «  oublieux  »  et  incapables  de
véritablement comprendre.

Le   mythe de la transmigration des âmes   [  Phédon,   108e-114d]  

Ce mythe est raconté par Socrate peu avant sa mort, dans un dialogue qui explore la question de l’âme,
de la mort et du destin ultime des êtres humains. Platon utilise ce mythe pour illustrer non seulement
l’immortalité de l'âme, mais aussi la justice divine qui règle le destin des âmes après la mort.

Dans le Phédon, Socrate, condamné à mort, dialogue avec ses disciples sur la nature de l'âme et son sort
après la mort. Socrate présente plusieurs arguments pour prouver que l'âme est immortelle, et pour
conforter ses amis dans l'idée que la mort n'est pas à craindre. C’est à la fin de cette discussion que
Socrate  présente  un  mythe  eschatologique,  décrivant  le  voyage  des  âmes  après  la  mort  et  leur
réincarnation, selon une perspective cosmique et morale. Selon ce mythe, après la mort, les âmes ne
sont  pas  détruites  mais  se  dirigent  vers  différents  lieux,  en  fonction  de  leur  degré  de  vertu  ou
d’imperfection durant leur vie terrestre. Platon décrit l'âme comme étant jugée par des divinités, et sa
destination dépend de son degré de purification : 

1. Les  âmes  justes  et  vertueuses  se  rendent  dans  un  lieu  bienheureux,  comme  l’île  des
Bienheureux, où elles jouissent d’un bonheur éternel. Ces âmes ont su mener une vie conforme
à la justice, et elles sont récompensées par une existence agréable dans l'au-delà.

| 25 |



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

2. Les âmes injustes ou corrompues sont envoyées dans des régions souterraines où elles subissent
des châtiments proportionnés à leurs fautes. Elles doivent expier leurs péchés avant de pouvoir
réintégrer un cycle de réincarnation. Certains subiront de lourdes peines pendant une durée
prolongée en fonction de la gravité de leurs actions.

3. La purification des âmes : Les âmes qui n’ont pas été suffisamment vertueuses, mais qui ne sont
pas  profondément  corrompues,  peuvent  avoir  une  seconde  chance  après  une  période  de
purification.  Elles  sont  réincarnées dans des  corps appropriés,  leur  nouvelle  existence étant
déterminée par leurs actions passées. C’est un processus de transmigration, où l’âme revient
dans le monde physique, dans un corps humain ou même animal, jusqu’à ce qu’elle ait atteint un
degré suffisant de perfection pour mériter l'immortalité.

Ce mythe, comme celui d'Er dans la République, met en avant l’idée que la justice divine régule le sort
des âmes après la mort. Pour Platon, il existe une correspondance entre la vertu d'une personne dans sa
vie  terrestre  et  son  destin  dans  l’au-delà.  L'âme  humaine  doit,  par  le  biais  de  ses  réincarnations
successives, se purifier et progresser vers un état de perfection. La vie terrestre est donc une épreuve
morale dans laquelle l’âme forge son destin, et les conséquences de cette vie ne se limitent pas à son
existence immédiate, mais se répercutent dans ses futures incarnations.

Dans le Phédon, ce mythe a une fonction pédagogique et consolatrice. À ce stade du dialogue, Socrate
s’apprête à mourir, et ce mythe permet à ses amis de se rassurer sur le sort de leur maître et de toute
âme vertueuse.  Il  symbolise  aussi  l’importance de la  philosophie comme moyen de purification de
l’âme. En pratiquant la philosophie, en cherchant la vérité, en rejetant les désirs corporels et en s’élevant
vers les idées intelligibles, l’âme peut espérer échapper au cycle des réincarnations et atteindre un état
d’immortalité  bienheureuse.  L’objectif  de  Socrate  est  d’enseigner  que  la  mort  n’est  pas  une  fin  à
craindre, mais une transition vers un autre état, où la justice cosmique veille sur le sort des âmes, en
fonction de la manière dont elles ont vécu. Le mythe de la transmigration des âmes soutient l'idée que
la philosophie et la vertu permettent à l'âme d'accéder à une forme supérieure de vie après la mort.

| 26 |



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

6. Les traditions philosophiques non occidentales
Objectif : Comparer les traditions orales philosophiques dans différentes cultures.

Contenus :

- Exploration des traditions orales en Inde (Upanishads, Jaina Sutras) et en Chine (Confucius, Laozi).

- Étude des similitudes et différences dans la manière dont le mythe et la philosophie coexistent et se
développent.

- Analyse de la transmission orale des enseignements philosophiques.

| 27 |



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

Bibliographie

- Giorgio Colli, La sagesse grecque, 3 vol., tr. P. Farazzi, Paris, Éditions de l’Éclat, 1997.

- Giorgio Colli, La naissance de la philosophie, tr. P. Farazzi, Paris, Éditions de l’Éclat, 2004.

- Marcel Detienne, Les maitres de vérité dans la Grèce archaique, Paris, François Maspero, 1967.

- Jeanne Hersch, L’étonnement philosophique, Paris, Gallimard, 1993.

- Hésiode, Théogonie, éd. bilingue, texte établi et traduit par P. Mazon, Paris, Les Belles Lettres, 2008.

- Platon, République

- Platon, Phèdre

- Platon, Phédon

- Jean-François Pradeau, Lire Platon, Paris, PUF, 2014.

- Jean-Pierre Vernant, Les origines de la pensée grecque, Paris, PUF, 1962.

| 28 |


