HLP Philosophie | Premiére année

LES ORIGINES DE LA PENSEE PHILOSOPHIQUE :
MYTHE, ORALITE, RAISON

Indice generale

SYILADUS. ¢ttt et e st e e st e e e st e e e abe e e aaeeeate e e baeenraaaeeeeaann 2

1. Introduction aux origines de la pensée grecque et aux mythes fondateurs............ccccceeueeuerenee.. 3
L'importance du mythe en tant que récit explicatif du monde............ccceeeieevieniincienieeciecieeiee 3
Les origines de 1a PENSEE GreCUE..........ceevueerieriiterieeiteenieeieeste et e stesteesstessbeessteeseesssesssaesasesnseens 4
L.a ThE0gonie A HESIOUE. ........ccccuiiiiieeeieeeieeeiteeeiteesteeesteeeseaeessabe e s ateesaaeesbaeesssaeessseessnseaaaessanns 6

2. La tradition orale comme véhicule de la penseée.............ccceceevvuieneinsuicsnissnrcsenssnnssesssnsesssnnsssssaes 9
Les sociétés orales et de leur mode de transmission des CONNAISSANCES..........ccceeeveeereerrreereensueenn. 9
Les techniques de mémorisation et de FECItatioN..........ccueevieriierrieriieerieeieerie ettt eeesee e s eieaeeeea 9
La transformation du mythe a travers la tradition orale.............ccccceeriiriiieniieciieieeeeeeeeeeee, 10

3. L'origine mystérieuse de la philosophie.............c.covivernueivunninnuiisnsensecsnssenseecssecessseecssenecnns 13
L’hypothese de GIiorgio Colli.......cccuiiiiiieriiieiiiieeriieerieeere et se e e se e e sbe e e s ree s seessaseaeas 13
Les savoirs initiatiques : MYStEres et OTACLES. .......c.covierriiirieeiiiie ettt e s e 13
Le passage a la rationalité philoSOPhiqUe..........cc.coeiuiiiiiiiiiriiiieiieceeee e 14
Le parallele : tragédie et philoSOPhie........c.cooiiriiiiiiiiiieieeiecteeeet et s 14
La continuité entre sagesse archaique et philoSOPhie..........ccccevvcuiiiiiiiiiiiieiiiieecieeeeeceeeee e 15

4. L'émergence de la pensée rationnelle en Gréce antique.............coccevueevercensuccserssenseecssnecessnnceens 16
5. Mythe et philosophie dans les dialogues de Platon..........cccccceereicivunicssanicssanesssancssascsssasssssnsneess 16
6. Les traditions philosophiques non occidentales............c.ccoceverreisuecsensensuecsenssecssecsensessaecseessanee 16
BibIO@Iaphie. ....ccouviiiieeceeee s e e s e e s e e e be e e baeeeanns 16

organon.uzeta.eu




HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

Syllabus

Références au programme

Les pouvoirs de la parole ; Les représentations du monde.

Objectifs pédagogiques

- Reconnaitre les contextes historiques qui ont caractérisé la naissance de la philosophie.
- Distinguer les fondements conceptuels du discours mythologique et du discours philosophique.

Exercices et évaluation finale

- Evaluation 2 la fin du module. Texte philosophique avec questions d’interprétation et de réflexion.

Contenu du cours

Ce cours présente les fondements de la pensée philosophique en examinant le réle du mythe et de
l'oralité dans les premieres traditions intellectuelles. On va mettre en lumicre la progression de la pensée
philosophique de ses origines mythiques et orales a la rationalité, tout en intégrant des perspectives non
occidentales.

2]



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

1. Introduction aux origines de la pensée grecque et aux mythes
fondateurs

Objectif : Présenter la naissance de la pensée philosophique dans le contexte des mythes fondateurs.

Vocabulaire : mythe, philosophie, /sgos.

L'importance du mythe en tant que récit explicatif du monde

Au-dela de son caractére historique et anthropologique, le mythe est une forme de discours liée aux
questions de sens et de vérité, il est traditionnellement opposé a la raison philosophique (/gos), qui
cherche des fondements rationnels et rejette le récit mythique comme une forme de pensée prélogique
ou primitive. Platon, par exemple, condamnait les mythes tout en en créant lui-méme. Cette opposition
entre mythe et raison a été reprise par la philosophie et la critique moderne qui percoivent le mythe
comme une fausse explication du monde. Cependant, le mythe possede une dimension imaginaire et
symbolique qui dépasse sa fonction explicative. Il pourrait révéler des vérités que la science ne peut
saisit, ce qui amene a questionner la nature de la vérité elle-méme. Ainsi, le mythe n'est pas seulement
une « fausseté », mais peut étre une expression unique de certaines dimensions de la vérité, distinctes de
la vérité scientifique.

Le mythe, étant avant tout une forme de discours, est étudié¢ dans le cadre des sciences sémiologiques,
ou la linguistique joue un réle central. Il existe deux approches principales pour analyser le mythe dans
ce contexte. La premicre est le modele structural, dérivé de la phonologie et de la sémantique
structurale, qui met l'accent sur la structure syntaxique du mythe. La seconde est le modele du proces
métaphorique, qui valorise les interactions internes des contenus sémantiques. Bien que ces deux
approches semblent opposées, elles se compléetent et enrichissent la compréhension du mythe en
soulignant leur interdépendance et la transition possible entre elles.

Le mythe est défini comme un « récit des origines » qui explique comment quelque chose a été instauré
a laube des temps, avant l'histoire humaine. Cette fonction d'instauration, selon Mircea Eliade,
distingue le mythe du folklore, car elle se concentre sur le rapport entre notre temps et un temps
primordial. Ce caracteére fondateur est fixe, tandis que les figures du mythe (dieux, héros, etc.) sont des
représentations variables, secondaires par rapport a la fonction d’instauration.

Le mythe a une triple fonction : représentative, pratique et psychologique. Du point de vue de la
représentation, les figures mythiques peuvent devenir autonomes, mais restent essentiellement liées au
récit des origines. Du point de vue pratique, le mythe fonde les rites en créant des paradigmes d’action
pour le présent, reliant le temps historique au temps primordial. Du point de vue psychologique, le
mythe engendre des émotions spécifiques au sacré, comme la crainte et 'amour envers le fremendum
fascinosum, par la réactivation rituelle du récit des origines. Ainsi, le mythe se distingue des autres formes
de récits, telles que la fable, car il instaure des réalités culturelles et émotionnelles profondes, et se
compare a d'autres discours instaurateurs comme 'histoire du salut, la sagesse, et I'eschatologie.

Le mythe pose un certain nombre de problemes philosophiques, notamment en ce qui concerne
l'antinomie entre muthos (mythe) et logos (raison) dans la pensée grecque. Avant l'age classique de la
Greéce, au cours de la période archaique, le mythos et le logos hiéros ne sont pas en opposition. Les deux
termes désignent des récits sacrés relatifs aux dieux et aux héros, transmis oralement par des familles et

3]



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

des groupes qui en avaient la charge, souvent pour justifier des priviléges ou maintenir des savoirs
techniques secrets. Ces traditions étaient parfois conservées dans des collections mystérieuses ou
attribuées a des figures légendaires comme Orphée. Avec l'arrivée de I'age classique, la tradition orale
est en partie remplacée par I'écriture, les Pisistratides ayant provoqué des éditions semi-canoniques.
Malgré I'évolution vers une approche plus écrite et académique, la Grece a continué a préserver et a
adapter ses traditions, allant de l'interprétation philosophique de Platon a des lectures plus excentriques
des théogonies, intégrant ainsi la tradition dans le cadre de la raison et de la culture.

Le passage de l'époque du mythe a celle du /gos dans la Grece ancienne marque un passage
fondamental dans la maniére dont les Grecs concevaient et interprétaient le monde. A I'époque
archaique, le mythe, avec ses récits sacrés et ses traditions orales, dominait la compréhension de la
réalité, en fournissant des explications sur les dieux, les héros et les origines du monde. Ces récits
étaient souvent transmis par des familles et des groupes spécialisés, conservant des savoirs secrets et
justifiant des privileges sociaux. Cependant, avec l'avéenement de l'age classique, la pensée grecque
commence a se tourner vers le logos, ou la raison, pour expliquer le monde. Ce passage se manifeste
par la naissance de la philosophie et de l'analyse critique, ou les mythes sont réinterprétés ou patfois
abandonnés au profit de concepts rationnels et systématiques.

Les origines de la pensée grecque

La civilisation mycénienne grecque ancienne était similaire aux royaumes du Proche-Orient. Cependant,
apres l'effondrement des royaumes mycéniens au Xlle siecle av. J.-C., la société grecque a évolué vers
un nouveau modéle, marqué par l'abandon de la royauté divine et des traditions religieuses associées. A
partir du VIII® siecle av. J.-C,, la Grece développe une nouvelle forme de société avec la Cité (polis) et
une pensée rationnelle distincte, fondée sur 1'égalité des citoyens et le débat public, marquant un
tournant vers la philosophie et l'affirmation de son identité face aux influences orientales.

La pensée rationnelle en Occident trouve son origine dans le monde grec, plus précisément a Milet au
début du VI¢ si¢cle av. J.-C., ou elle marque le début de la philosophie et de la science helléniques. Selon
Jean-Pierre Vernant [p. 2-3], trois caractéristiques définissent ce nouveau type de réflexion : 1) la
séparation de la pensée rationnelle et de la religion ; 2) I'idée d'un ordre cosmique ; 3) la conception
géométrique du monde.

En s’émancipant des mythes cosmogoniques qui les ont précédés, les physiciens d'lonie expliquent le
cosmos et les phénomeénes naturels de manicre conceptuelle, sans recourir aux divinités et aux
traditions religieuses. L’idée d'ordre cosmique repose ainsi sur une loi immanente a l'univers, qui impose
un équilibre entre les éléments naturels sans domination d'un élément sur un autre et qui, par voie de
conséquence, concerne aussi les activités humaines. L'univers est donc pensé géométriquement comme
un espace homogene et symétrique, en dehors des connotations religieuses. Ces trois traits distinguent
la rationalité grecque et la caractérisent comme une nouvelle facon de se rapporter au monde et de le
comprendre, par rapport aux traditions précédentes et aux civilisations du Proche-Orient.

|41



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

(origine de Ia pensée rationnelle en Occident)

Séparation de |a religion

Explication conceptuelle des phénomeénes naturels

Absence de connotations religieuses

|dée d'un ordre cosmique

Loi immanente & I'univers

Equilibre entre les éléments naturels

Conception géometrique du monde

Espace homogéne et symétrique

Jean-Pierre Vernant, « La raison grecque et le muthos »

Mais venons-en a des problemes de fond sur lesquels il est bon de s’expliquer, soit que leur
approche a été modifiée par les progres de la recherche, soit parce que d’autres savants les ont
abordés dans une perspective différente.

A me lire on pourrait supposer que le destin de la pensée grecque, dont je tentais de tracer le cours,
s’était joué entre deux termes : le mythe, la raison. Sous cette forme simple et tranchée,
I'interprétation comporterait, 2 mes yeux, un contresens. J’indiquais déja trés clairement que les
Grecs n’ont pas inventé /z Raison, comme catégorie unique et universelle, mais #ze raison, celle dont
le langage est I'instrument et qui permet d’agir sur les hommes, non de transformer la nature, une
raison politique au sens ou Aristote définit ’homme comme animal politique. Mais a-t-on méme le
droit de parler d’une raison grecque, au singulier ? Dés qu’on ne s’arréte plus, comme je Iai fait, a la
philosophie milésienne du Vle siecle mais qu’on prend en compte les développements ultérieurs de
la réflexion philosophique, le corpus des traités médicaux, la rédaction d’enquétes historiques avec
Hérodote et Thucydide, les recherches mathématiques, astronomiques, acoustiques, optiques, on est
conduit a nuancer fortement le tableau et a faire référence a des types divers de rationalité,
différemment attentifs a 'observation du réel ou aux exigences formelles de la démonstration, et
dont la démarche, les procédures intellectuelles, les principes, les visées ne sont pas les mémes.

Ce qui est vrai de la raison ne 'est pas moins du mythe. Les travaux récents des anthropologues
nous mettent en garde contre la tentation d’ériger le mythe en une sorte de réalité mentale inscrite
dans la nature humaine et que 'on retrouverait a 'ceuvre partout et toujours, soit avant, soit a cOté,
soit a larricre-plan des opérations proprement rationnelles. Deux raisons, dans le cas grec, nous
incitent a la prudence et nous recommandent de distinguer dans la pensée mythique des formes et
des niveaux divers. Le mot mythe nous vient des Grecs. Mais il n’avait pas pour ceux qui
I'employaient aux temps archaiques le sens que nous lui donnons aujourd’hui. Muthes veut dire «
parole », « récit ». Il ne s’oppose pas, tout d’abord, a /Jgos dont le sens premier est également «

|51



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

parole, discours », avant de désigner lintelligence et la raison. C’est seulement dans le cadre de
Pexposé philosophique ou de 'enquéte historique qu’a partir du Ve siccle muthos, mis en opposition
avec /Jogos, pourra se charger d’'une nuance péjorative et désigner une assertion vaine, dénuée de
fondement faute de s’appuyer sur une démonstration rigoureuse ou un témoignage fiable. Mais
méme dans ce cas muthos, disqualifié du point de vue du vrai dans son contraste avec /gos, ne
s’applique pas a une catégorie précise de récits sacrés concernant les dieux ou les héros. Multiforme
comme Protée, il désigne des réalités tres diverses : théogonies et cosmogonies, certes, mais aussi
fables de toute sorte, généalogies, contes de nourrice, proverbes, moralités, sentences traditionnelles
; en bref, tous les on-dit qui se transmettent comme spontanément de bouche a oreille. Le muthos se
présente donc, dans le contexte grec, non comme une forme particuliere de pensée mais comme
I’ensemble de ce que véhicule et diffuse, au hasard des contacts, des rencontres, des conversations,
cette puissance sans visage, anonyme, insaisissable que Platon nomme Pheéwe, la Rumeur.
Or, précisément, cette Rumeur dont est faite le muthos grec, nous ne pouvons la saisir ; d’ou un
motif supplémentaire de prudence. Dans les civilisations traditionnelles qui ont conservé leur
caractere oral, les ethnologues, quand ils ménent leur enquéte sur le terrain, peuvent se mettre a
I’écoute des récits de toutes sortes qui forment, par leur répétition, la trame des savoirs communs
des membres du groupe. Mais pour la Grece nous ne possédons et ne posséderons jamais que des
textes écrits. Nos mythes ne nous parviennent pas vivants a travers les paroles sans cesse reprises et
modifiées par la Rumeur ; ils sont définitivement fixés dans les ceuvres des poctes épiques, lyriques,
tragiques qui les utilisent en fonction de leurs propres exigences esthétiques et leur conférent ainsi,
dans la perfection de leur forme, une dimension littéraire. Les recueils qu’a époque hellénistique
confectionnent des érudits en colligeant systématiquement, transcrivant, classant les traditions
légendaires pour les regrouper et les ajuster ensemble sous forme de répertoires mythologiques, ont
le méme caracteére d’ceuvre écrite, élaborée par tel ou tel auteur.
Il s’agit donc aujourd’hui, non de dresser 'un en face de lautre comme deux adversaires bien
distincts avec chacun ses armes propres, le mythe et la raison, mais de comparer, par une analyse
précise des textes, comment « fonctionne » différemment le discours théologique d’'un pocte
comme Hésiode par rapport aux textes de philosophes ou d’historiens, de repérer les divergences
dans les modes de composition, 'organisation et le développement du récit, les jeux sémantiques,
les logiques de la narration.
C’est ce que, depuis 1962, je me suis avec beaucoup d’autres efforcé de faire pour mieux cerner,
dans leur spécificité, les voies qui, en Gréce ancienne, ont peu a peu conduit a dégager les figures
dun muthos, pensé comme fable, s’opposant plus nettement a celles d’un logos, pensé comme
raisonnement valide et fondé.

J.-P. Vernant, Les origines de la pensée grecque, p. 8-11

[Lectures annexes : J.P. Vernant, Les origines de la philosophie, chapitre VII, Cosmogonies et mythes de souveraineté, p. 112-130]

La Théogonie d’Hésiode

La Théogonie d’Hésiode est I'expression d’une vision spécifique du monde, distincte des concepts
philosophiques développés plus tard par Héraclite ou Aristote. Chez Hésiode, les noms des dieux
prennent la place des concepts abstraits, et les récits de création révelent des principes cosmiques. Selon
la Théogonie, 'origine du monde repose sur trois principes : la Terre, le Chaos, et 'Amour. Le Chaos
engendre des entités opposées, tandis que la Terre donne naissance a des divinités masculines et accepte
l'union avec elles. Le regne divin se transmet par des luttes internes entre les dieux, souvent marquées
par des rivalités familiales. Divers autres récits cosmogoniques proposent des variantes de cette
structure, reflétant des tensions sociales et culturelles entre matriarcat et patriarcat, ainsi que des débats
sur la légitimité du pouvoir et de l'ordre social. L’Amour, élevé au rang de principe supréme patr
Hésiode, ne doit cependant pas étre interprété comme l'origine d'une religion universelle de I'Amour.

6]



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

Dans la Théggonie, Zeus émerge comme une figure centrale de l'ordre cosmique, incarnant la puissance
et l'autorité divine supréme. Il succede a Cronos, son pere, apres une série de luttes et de révolutions
internes au sein de la famille divine, illustrant la transmission du pouvoir a travers des rivalités et des
conflits. Zeus, en tant que roi des dieux, établit un nouvel ordre, fondé sur la justice et la stabilité,
contrastant avec les précédents régnes tumultueux. Zeus est présenté comme le pere des dieux et des
hommes, maitre des éléments, auquel tous doivent obéissance. Il controle les phénomenes
atmosphériques, y compris les vents et la pluie, et détient la foudre, une arme de destruction massive.
Le nom de Zeus est familier; il est décrit avec majesté, portant un sceptre en bois de cypres et 1'égide
pour déclencher les orages. Sa résidence principale se trouve sur 'Olympe, construite par son fils
Héphaistos. Son ascension au pouvoir a été marquée par un destin tumultueux.

Mais le récit commence par la narration de l'origine du monde qui, selon Hésiode, repose sur une triade
de principes : au commencement était l'obscurité qui engendre le chaos; Gaia (la Terre) apparait ensuite.
Pour combler sa solitude, Gaia enfante Ouranos (le ciel), créant ainsi une union entre ciel et terre. De
cette union naissent les Titans, Cyclopes et Hécatonchires. Cependant, ils sont prisonniers du giron
maternel a cause d'Ouranos qui refuse leur émancipation. Les enfants de Gaia souffrent sous le joug
d'Ouranos; elle appelle a la révolte mais seul Cronos répond a cet appel. Avec I'aide de sa mere, Cronos
fabrique une faucille pour attaquer Ouranos lors d'un moment propice. Cronos tranche le sexe
d’Ouranos pendant qu'il s'approche de Gaia. Cela entraine la séparation définitive entre ciel et terre.
Apres avoir vaincu Ouranos, Cronos libere ses fréres Titans ainsi que les Cyclopes et géants. Craignant
d'étre détroné par ses propres enfants comme prédit par Gaia, Cronos commence a dévorer chacun
d'eux des leur naissance.

[Support : ARTE | Les Grands Mythes: Zeus, la conquéte du pouvoir | https://youtu.be/A-BtiFilk4g]

Hésiode, le prélude de la Théogonie : I'appel aux Muses

Pour commencer, chantons les Muses Héliconiennes, reines de I’Hélicon, la grande et divine
montagne. Souvent, autour de la source aux eaux sombres et de 'autel du tres puissant fils de
Cronos, elles dansent de leurs pieds délicats. Souvent aussi, apres avoir lavé leur tendre corps a 'eau
du Permesse ou de I'Hippocrene ou de ’Olmée divin, elles ont, au sommet de ’'Hélicon, formé des
cheeurs, beaux et charmants, ou ont voltigé leurs pas ; puis, elles s’éloignaient, vétues d’épaisse
brume, et, en cheminant dans la nuit, elles faisaient entendre un merveilleux concert, célébrant Zeus
qui tient ’égide, et 'auguste Héra d’Argos, chaussée de brodequins d’or — et la fille aux yeux pers de
Zeus qui tient I’égide, Athéna, — et Phoibos Apollon et I'archere Artémis, — et Poséidon, le maitre
de la terre et ’ébranleur du sol, — Thémis la vénérée, Aphrodite aux yeux qui pétillent, — Hébé
couronnée d’or, la belle Dioné, — Let6, Japet, Cronos aux pensers fourbes — Aurore (Eds) et le
grand Soleil (Hélios) et la brillante Lune (Séléné), — et Terre (Gaia) et le grand Océan (Okéanos) et
la noire Nuit, — et toute la race sacrée des Immortels toujours vivants !

Ce sont elles qui a Hésiode un jour apprirent un beau chant, alors qu’il paissait ses agneaux au pied
de I'Hélicon divin. Et voici les premiers mots qu’elles m’adresserent, les déesses, Muses de
I’Olympe, filles de Zeus qui tient I’égide :

« Patres gites aux champs, tristes opprobres de la terre, qui n’étes rien que ventres | Nous savons
conter des mensonges tout pareils aux réalités ; mais nous savons aussi, lorsque nous le voulons,
proclamer des vérités ».

Ainsi parlerent les filles véridiques du grand Zeus, et, pour baton, elles m’offrirent un superbe
rameau par elles détaché d’un laurier florissant ; puis elles m’inspirerent des accents divins, pour que
je glorifie ce qui sera et ce qui fut, cependant qu’elles m’ordonnaient de célébrer la race des
Bienheureux toujours vivants, et d’abord elles-mémes au commencement ainsi qu’a la fin de chacun
de mes chants.

|71



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

Mais a quoi bon tous ces mots autour du chéne et du rocher ? Or, sus, commencons donc par les
Muses, dont les hymnes réjouissent le grand cceur de Zeus leur pere, dans ’'Olympe, quand elles
disent ce qui est, ce qui sera, ce qui fut, de leurs voix a 'unisson. Sans répit, de leurs levres, des
accents coulent, délicieux, et la demeure de leur pere, de Zeus aux éclats puissants, sourit, quand
s’épand la voix lumineuse des déesses. La cime résonne de I'Olympe neigeux, et le palais des
Immortels, tandis qu’en un divin concert leur chant glorifie d’abord la race vénérée des dieux, en
commengcant par le début, ceux qu’avaient enfantés Terre (Gaia) et le vaste Ciel (Ouranos) ; et ceux
qui d’eux naquirent, les dieux auteurs de tous bienfaits ; puis Zeus, a son tour, le pére des dieux et
des hommes [que les déesses célebrent en commencant comme en cessant leur chant] montrant
comme, en sa puissance, il est le premier, le plus grand des dieux ; et enfin elles célebrent la race des
humains et celles des puissants Géants, réjouissant ainsi le cceur de Zeus dans 'Olympe, les Muses
Olympiennes, filles de Zeus qui tient 'égide.
Cest en Piétie qu'unie au Cronide, leur pere, les enfanta Mnémosyne, reine des coteaux d'Eleuthére,
pour étre I'oubli des malheurs, la tréve aux soucis. A elle, neuf nuits durant, s'unissait le prudent
(métieta) Zeus, monté, loin des Immortels, dans sa couche sainte. Et quand vint la fin d'une année et
le retour des saisons, [les mois passant connue de longs jours étaient accomplis| elle enfanta neuf
filles, aux cceurs pareils, qui n'ont en leur poitrine souci que de chant et gardent leur ame libre de
chagrin, pres de la plus haute cime de 'Olympe neigeux. La sont leurs cheeurs brillants et leur belle
demeute. Les Graces (Charites) et Désir (Himéros) preés d'elles ont leur séjour [au milieu des fétes ;
et leurs bouches, en un charmant concert, vont chantant les lois et glorifiant les sages principes,
communs a tous les Immortels, en un concert délicieux].
Et lors elles prenaient la route de I'Olympe, faisant fierement retentir leur belle voix en une mélodie
divine ; et, autour d'elles, a leurs hymnes, résonnait la terre noire; et, sous leurs pas, un son
charmant s'élevait, tandis qu'elles allaient ainsi vers leur pére, celui qui regne dans 'Olympe, ayant
en mains le tonnerre et la foudre flamboyante, depuis qu'il a, pat sa puissance, triomphé de Cronos,
son pere, puis aux Immortels également réparti toutes choses et fixé leurs honneurs. Et c'est 1a ce
que chantaient les Muses, habitantes de 1'Olympe, les neuf sceurs issues du grand Zeus, — Clio,
Euterpe, Thalie et Melpoméne, — Terpsichore Eratd, Polymnie, Ouranie, — et Calliope enfin, la
premiére de toutes.
Clest elle en effet qui justement accompagne les rois vénérés. Celui quhonorent les filles du grand
Zeus, celui d'entre les rois nourrissons de Zeus sut qui s'arréte leur regard le jour ou il vient au
monde, celui-la les voit sur sa langue verser une rosée suave, celui-la de ses lévres ne laisse couler
que douces paroles. Tous les gens ont les yeux sur lui, quand il rend la justice en sentences droites.
Son langage infaillible sait vite, comme il faut, apaiser les plus grandes querelles. Car c'est a cela
qu'on connait les rois sages, a ce qu'aux hommes un jour lésés ils savent donner, sur la place, une
revanche sans combat, en entrainant les cceurs par des mots apaisants. Et quand il s'avance a travers
l'assemblée, on lui fait féte comme 2 un dieu, pour sa courtoise douceut, et il brille au milieu de la
foule accourue. Tel est le don sacré des Muses aux humains. Oui, c'est par les Muses et par l'archer
Apollon qu'll est sur terre des chanteurs et des citharistes, comme par Zeus il est des rois. Et
bienheureux celui que chérissent les Muses : de ses levres coulent des accents suaves. Un homme
porte-t-il le deuil dans son cceur novice au souci et son ame se seche-t-elle dans le chagrin ? qu'un
chanteur, servant des Muses, célebre les hauts faits des hommes d'autrefois ou les dieux
bienheureux, habitants de I'Olympe : vite, il oublie ses déplaisirs, de ses chagrins il ne se souvient
plus ; le présent des déesses I'en a tot détourne.
Salut, enfants de Zeus, donnez-moi un chant ravissant Glorifiez la race sacrée des Immortels
toujours vivants, qui naquirent de Terre (Gaia) et de Ciel (Ouranos) étoilé, ou de la noire Nuit, ceux
aussi que nourrissait Flot (Pontos) — salé dites-nous comment, avec les dieux, naquirent tout
d'abord la terre, les fleuves, la mer immense aux furieux gonflements, les étoiles brillantes, le large
ciel 1a-haut ; — puis ceux qui d'eux naquirent, les dieux auteurs de tous bienfaits, et comment ils
partagerent leurs richesses, comment entre eux ils répartirent les honneurs, et comment ils
occuperent d'abord I'Olympe aux mille replis. Contez-moi ces choses, 6 Muses, habitantes de
'Olympe, en commencant par le début, et, de tout cela, dites-moi ce qui fut en premier.

Hésiode, Théogonie (éd. bilingue P. Mazon), Paris, Les Belles Lettres, 2008, p. 2-13

18]



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

2. La tradition orale comme véhicule de la pensée

Objectif : Comprendre le réle de I'oralité dans la transmission des savoirs avant l'écriture.

Les sociétés orales et de leur mode de transmission des connaissances

Dans les sociétés sans écriture, Poralité est essentielle pour conserver et transmettre le savoir. Ces
sociétés développent des systemes sophistiqués pour garantir la préservation des informations a travers
les générations. Dans les sociétés orales, la mémoire collective préserve le savoir a travers des récits
partagés. La répétition rituelle garantit sa transmission fidele, tandis que la forme performative, par des
récitations publiques, engage la communauté, rendant le savoir vivant et participatif. Ces pratiques
assurent la continuité culturelle.

L'ensemble des connaissances est conservé dans la mémoire collective de la communauté, souvent
confiée a des groupes spécifiques tels que les prétres, bardes, conteurs ou acdes. Ces détenteurs du
savoir jouent un role crucial dans la transmission culturelle. Les détenteurs du savoir dans les sociétés
orales sont des individus ou groupes spécifiques chargés de préserver et de transmettre les
connaissances culturelles, historiques et spirituelles, parmi lesquels on peut inclure les prétres (garants
de la tradition religieuse) et les poctes (qui perpétuent les épopées et les légendes).

On peut associer ces figures aux "maitres de vérité" dans la formulation pensée par Marcel Détienne.
Dans son ouvrage Les Maitres de vérité dans la Gréce archaique (1967), Détienne explore comment les
poctes, devins et rois dans les sociétés anciennes, notamment en Grece, étaient percus comme
détenteurs d'une vérité sacrée. Ces figures étaient considérées comme des médiateurs privilégiés entre le
monde divin et humain, et leur parole avait une autorité incontestée. Ils posseédent non seulement la
connaissance des récits fondateurs, mais également la légitimité pour les transmettre, souvent dans des
contextes sacrés ou rituels. Leur parole, rythmée par des formules et répétitions, se distingue par son
caractére a la fois mémoriel et performatif, conférant au savoir transmis une autorité culturelle et
religieuse.

La transmission du savoir ne se fait pas de maniere passive. Elle implique souvent des performances
publiques (récitations, chants, discours) dans des contextes sociaux comme les cérémonies religieuses,
les rassemblements communautaires, ou les rituels. Ces performances donnent vie au savoir, et ’acte de
récitation ou de chant est en soi une forme d’apprentissage et de mémorisation. Dans e Mythe de
I'Eternel Retonr (1949), Mircea Eliade explore la notion de répétition dans les rituels et mythes des
sociétés traditionnelles. Eliade y analyse comment les sociétés archaiques vivent le temps non comme
linéaire, mais comme cyclique, ou les événements sont sans cesse répétés, notamment a travers des rites
qui réactualisent les moments mythiques des origines. Ce concept de retour éternel est au cceur de sa
réflexion sur la fonction du mythe et du rituel comme moyen de renouer avec un « temps sacré »
primordial. Dans ce cadre, la répétition rituelle permet de réactiver ce temps mythique, de réintégrer le
sacré dans la vie quotidienne et de redonner sens a 'existence en s'inscrivant dans un cycle immuable.

Les techniques de mémorisation et de récitation

La transmission orale est possible grace a certaines techniques, notamment au mécanisme de la
répétition. Les récits, chants, épopées, et formules sont constamment répétés, non seulement pour leur

191



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

préservation, mais aussi pour leur intériorisation par les membres de la société. Les techniques de
mémorisation dans les sociétés orales sont extrémement élaborées. Elles permettent de transmettre des
textes longs et complexes avec une précision remarquable sur des générations, en I'absence de tout
support écrit. Dans la tradition orale, la répétition, le rythme et l'utilisation des motifs facilitent la
mémorisation et la transmission des récits. Les formules répétitives, les structures rythmiques régulieres,
et les motifs récurrents créent une dynamique narrative qui aide a préserver la cohérence et l'intégrité

du savoir oral.

Les textes mémorisés, tels que les poemes homériques (I'Iade et I’Odyssée) ou les chants védiques de
I'Inde ancienne, sont souvent structurés de manicre a inclure des formules répétitives. Ces formules
facilitent la mémorisation et aident le récitant a retrouver le fil de son discours. Dans les discours de la
tradition orale, on peut retrouver certains schémas qui se répetent, soit dans la structure soit dans le
texte. Par exemple, dans I'I/zade et I'Odyssée, Homere recourt a des épithetes répétés qui accompagnent
souvent des personnages pour les décrire de mani¢re constante : Achille est fréquemment appelé
« Achille aux pieds rapides », et Zeus est « Zeus assembleur des nuées ». Ces épithétes servent a ancrer
les personnages dans I'esprit des auditeurs tout en aidant le récitant a maintenir le rythme du récit.
Encore, certaines actions comme les sacrifices ou les combats sont souvent décrites de maniére
identique, créant une structure facile a ancrer dans la mémoire. Par exemple, les sceénes de préparation
des sacrifices dans I'I/ade suivent un schéma identique avec des éléments récurrents.

Drautres exemples de répétition sont présents dans les tragédies grecques, en particulier dans le chants
du cheeur. Dans les tragédies d’Eschyle, de Sophocle et d’Euripide, des chceurs répétitifs sont intégrés
entre les scénes pour récapituler ou commenter les événements en cours. Ces chceurs fonctionnent
comme des moments de pause et de réflexion pour laudience, réitérant les themes centraux de
I’histoire.

Le rythme aussi joue son role dans la transmission orale. Les vers rythmés et les chants cadencés
facilitent la rétention mentale du contenu. Dans les [“edas, les hymnes sont récités en utilisant des
schémas rythmiques et métriques complexes. Ces structures garantissent non seulement la
mémorisation, mais aussi une transmission quasiment identique sur de longues périodes. Les récits
oraux font souvent usage de motifs ou de thémes récurrents (archétypes, héros, divinités) qui sont
faciles a retenir et qui permettent a I'auditeur d’anticiper certaines parties du récit, tout en maintenant
une continuité narrative.

La transformation du mythe a travers la tradition orale

Les mythes, dans les sociétés orales, ne sont pas figés comme des textes écrits. Ils sont constamment
recréés et adaptés au contexte socioculturel ou historique, ce qui leur confére une flexibilité et une
vivacité que ne permettent pas les supports écrits.

Chaque fois qu'un mythe est récité, il peut subir des modifications selon I'interprétation du conteur ou
les besoins du moment. Ces variations peuvent ¢tre mineures ou significatives, mais elles permettent au
mythe de rester pertinent et significatif pour 'auditoire contemporain. Par exemple, les récits des dieux
grecs racontés par Hésiode ou Homere different souvent, reflétant I'évolution du contexte culturel et
des croyances.

|10



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

A travers la transmission orale, le mythe conserve sa dimension sacrée et communautaire. Il est non
seulement un récit explicatif des origines et des phénomenes naturels, mais aussi un moyen d’unir la
communauté autour d’une histoire commune, transmise de génération en génération. Contrairement a
Iécrit qui fige le texte, la tradition orale permet au mythe de demeurer une expérience vivante. Chaque
récitation est une recréation, engageant tant le récitant que 'auditoire dans un acte de participation
collective au maintien de la mémoire culturelle.

La tradition orale, avant I’émergence de I’écriture, constitue un vecteur fondamental de transmission du
savoir. Elle assure la préservation des mythes et des récits historiques a travers des techniques de
mémorisation ¢élaborées et des pratiques rituelles. L'oralité donne au mythe une flexibilité et une
capacité a s'adapter au fil du temps, tout en restant un point central dans 'unité culturelle et spirituelle
des sociétés anciennes. Cette séance met donc en lumiére comment les sociétés ont utilisé l'oralité non
seulement pour transmettre des connaissances, mais aussi pour les fagonner activement selon les
besoins de la communauté.

Mircea Eliade, « La structure des mythes »

I’IMPORTANCE DU MYTHE VIVANT

Depuis plus d'un demi-siecle, les savants occidentaux ont situé I'étude du mythe dans une
perspective qui contrastait sensiblement avec, disons, celle du XIX€ siecle. Au lieu de traiter, comme
leurs prédécesseurs, le mythe dans l'acception usuelle du terme, i e en tant que « fable»,
« invention », « fiction », ils l'ont accepté tel qu'il était compris dans les sociétés archaiques, ou le
mythe désigne, au contraire, une « histoire vraie » et, qui plus est, hautement précieuse patce que
sacrée, exemplaire et significative. Mais cette nouvelle valeur sémantique accordée au vocable
«mythe » rend son emploi dans le langage courant assez équivoque. En effet, ce mot est utilisé
aujourd'hui aussi bien dans le sens de « fiction » ou d'« illusion ») que dans le sens, familier surtout
aux ethnologues, aux sociologues et aux historiens des religions, de « tradition sacrée, révélation
primordiale, mod¢le exemplaire ». On insistera plus tard sur I'histoire des différentes significations
que le terme « mythe » a revétues dans le monde antique et chrétien (cf. ch. VIII-IX). Tout le monde
sait que depuis Xénophane (environ 565-470) — qui, le premier, a critiqué et rejeté les expressions
« mythologiques » de la divinité utilisées par Homere et Hésiode — les Grecs ont progressivement
vidé le mythos de toute valeur religieuse et métaphysique. Opposé aussi bien a /ogos que, plus tard, a
historia, mythos a fini par dénoter tout « ce qui ne peut pas exister réellement ». De son c6té, le judéo-
christianisme rejetait dans le domaine du « mensonge » et de I« illusion » tout ce qui n'était pas
justifié ou validé par un des deux Testaments.

Ce n'est pas dans ce sens (d'ailleurs le plus usuel dans le langage courant) que nous entendons le
« mythe ». Plus précisément, ce n'est pas le stade mental, ou le moment historique, ou le mythe est
devenu une « fiction » qui nous intéresse. Notre recherche portera en premier lieu sur les sociétés
ou le mythe est — ou a été jusqu'a ces derniers temps — « vivant», en ce sens qu'il fournit des
modeles pour la conduite humaine et confere par la méme signification et valeur a l'existence.
Comprendre la structure et la fonction des mythes dans les sociétés traditionnelles en cause, ce n'est
pas seulement élucider une étape dans l'histoire de la pensée humaine, c'est aussi mieux comprendre
une catégorie de nos contemporains. Pour nous limiter 2 un exemple, celui des « cargo cults » de
'Océanie, il serait difficile d'interpréter toute une série d'agissements insolites sans faire appel a leur
justification mythique. Ces cultes prophétiques et millénaristes proclament I'imminence d'une ére
fabuleuse d'abondance et de béatitude. Les indigénes seront de nouveau les maitres dans leurs iles et
ils ne travailleront plus, car les morts vont revenir dans de magnifiques navires chargés de
marchandises, pareils aux cargos géants que les Blancs accueillent dans leurs ports. Clest pourquoi la
plupart de ces « cargo cults » exigent, d'une part, la destruction des animaux domestiques et de
l'outillage, et d'autre part la construction de vastes magasins ou seront déposées les provisions
apportées par les morts. Tel mouvement prophétise l'arrivée du Christ sur un bateau de

|11 ]



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

marchandise ; un autre attend l'arrivée de I« Amérique». Une nouvelle ére paradisiaque
commencera et les membres du culte deviendront immortels. Certains cultes impliquent également
des actes orgiastiques, car les interdits et les coutumes sanctionnés par la tradition perdront leur
raison d'étre et feront place 2 la liberté absolue. O, tous ces actes et ces croyances s'expliquent pat
le mythe de I'anéantissement du Monde suivi d'une nouvelle Création et de l'instanration de I'’Age d'Or, mythe qui
nous retiendra plus loin.

Des faits similaires se sont produits, en 1960, au Congo a l'occasion de l'indépendance du pays.
Dans tel village les indigenes ont enlevé les toits des cases pour laisser passer les pieces d'or que
feraient pleuvoir les ancétres. Ailleurs, dans l'abandon général, seuls les chemins menant au
cimetiere ont été entretenus pour permettre aux ancétres d'atteindre le village. Les exces
orgiastiques eux-mémes avaient un sens, puisque, selon le mythe, au jour de I'Ere Nouvelle, toutes
les femmes appartiendront a tous les hommes. Trés probablement, des faits de ce genre
deviendront de plus en plus rares. On peut supposer que le « comportement mythique » disparaitra
a la suite de l'indépendance politique des anciennes colonies. Mais ce qui se passera dans un avenir
plus ou moins lointain ne nous aidera pas a comprendre ce qui vient de se passer. Ce qui nous
importe avant tout, c'est de saisit le sens de ces conduites étranges, de comprendre la cause et la
justification de ces exces. Car les comprendre, cela équivaut a les reconnaitre en tant que faits
humains, faits de culture, création de l'esprit — et non pas irruption pathologique des instincts,
bestialité ou enfantillage. Il n'y a pas d'autre alternative : ou bien on s'efforce de nier, minimiser ou
oublier de tels exces, en les considérant comme des cas isolés de « sauvagerie », qui disparaitront
tout a fait, lorsque les tribus seront « civilisées » ou bien on se donne la peine de comprendre les
antécédents mythiques qui expliquent, justifient des exces de ce genre et leur conférent une valeur
religieuse. Cette derniére attitude est, a notre sentiment, la seule qui. mérite d'étre retenue. Clest
uniquement dans une perspective historico-religieuse que des conduites pareilles sont susceptibles
de se révéler en tant que faits de culture et perdent leur caractére aberrant ou monstrueux de jeu
enfantin ou d'acte purement instinctif.

I’INTERET DES « MYTHOLOGIES PRIMITIVES »
Toutes les grandes religions méditerranéennes et asiatiques disposent de mythologies. Mais il est
préférable de ne pas amorcer 1'étude du mythe en partant, disons, de la mythologie grecque, ou
égyptienne, ou indienne. La majorité des mythes grecs ont été racontés et, par conséquent,
modifiés, articulés, systématisés, par Hésiode et Homeére, par les rhapsodes et les mythographes. Les
traditions mythologiques du Proche-Orient et de 1'Inde ont été soigneusement réinterprétées et
élaborées par les théologiens et les ritualistes trespectifs. Non, certes, que 1° ces Grandes
Mythologies aient perdu leur « substance mythique » et ne soient plus que des « littératures », ou 2°
que les traditions mythologiques des sociétés archaiques n'aient pas été remaniées par des prétres et
des bardes. Tout comme les Grandes Mythologies qui ont fini par se transmettre par des textes
écrits, les mythologies « primitives », que les premiers voyageurs, missionnaires et ethnographes ont
connues au stade oral, ont une « histoire » autrement dit, elles ont été transformées et enrichies au
cours des ages, sous l'influence d'autres cultures supérieures, ou grice au génie créateur de certains
individus exceptionnellement doués. Cependant, il est préférable de commencer par I'étude du
mythe dans les sociétés archaiques et traditionnelles, quitte a aborder plus tard les mythologies des
peuples qui ont joué un réle important dans l'histoire. Ceci parce que, malgré leurs modifications au
cours du temps, les mythes des « primitifs » reflétent encore un état primordial. Il s’agit, au surplus,
de sociétés ou les mythes sont encore vivants, ou ils fondent et justifient tout le comportement et
toute 'activité de ’homme. Le réle et la fonction des mythes sont susceptibles (ou 'ont été jusqu’a
ces derniers temps) d’étre minutieusement observés et décrits par les ethnologues. A propos de
chaque mythe, aussi bien que de chaque rituel, des sociétés archaiques, il a été possible d’interroger
les indigenes et d’apprendre, au moins en partie, les significations qu’ils leur accordent.
Evidemment, ces « documents vivants » enregistrés au cours des enquétes menées sur place ne
résolvent point toutes nos difficultés. Mais ils ont I’avantage, considérable, de nous aider a poser
correctement le probleme, c’est-a-dire a situer le mythe dans son contexte socio-religieux originel.
Mircea Eliade, Aspects du mythe, 1, Patis, Gallimard, 1963, p. 9-14.

|12]



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

3. L'origine mystérieuse de la philosophie

Objectif : Présenter sur I'émergence de la philosophie en Grece antique a partir des études de Giorgio
Colli.

L’hypothése de Giorgio Colli

Les origines de la philosophie, bien que souvent associées a la Greéce antique avec des figures
emblématiques comme Socrate, Platon et Aristote, restent enveloppées d'une aura de mystére. Avant
méme ces penseurs, les questionnements philosophiques se manifestaient déja dans les mythes et dans
les récits religieux des traditions orales. La transition des savoirs initiatiques vers la rationalité
philosophique constitue un moment charnicre dans I'histoire de la pensée grecque. Ce processus, qui
s'étend sur plusieurs siecles, représente non seulement un changement de méthode cognitive, mais aussi
une mutation profonde dans la manicre dont les Grecs concevaient la vérité et la connaissance.

Giorgio Colli (1917-1979) est un philosophe italien, spécialiste de la Grece antique, connu pour son
travail d’édition des (Euvres de Nietzsche. Dans e Naissance de la Philosophie (1975), 1l s’intéresse aux
origines mystérieuses de la philosophie grecque et son lien avec des traditions archaiques. La
philosophie, loin d’étre née d’une rupture nette avec la mythologie, puise ses racines dans les pratiques
rituelles de la tradition orale, en particulier a travers des figures comme les sages (sophos) qui ont précédé
I'age de Socrate et de Platon. En remettant en question I'idée d’un passage brusque de la mythologie a
la rationalité, Colli porte I'accent sur la continuité entre le savoir ésotérique des anciens mysteres et les
premicres formulations philosophiques. Pour lui, la philosophie ne commence pas avec I'émergence de

la raison pure, mais avec la parole énigmatique des oracles et des poctes

La thése de Colli est originale : selon lui la philosophie émerge d’une crise profonde au sein des
traditions oraculaires et initiatiques de la Grece antique. La sagesse des devins, des mysteres et des rites
initiatiques constituait une forme de connaissance ésotérique qui, avec le temps, a été supplantée par
une pensée plus discursive et rationnelle. Les figures des sgphoi comme Pythagore, Parménide et
Héraclite sont les derniers témoins d'une sagesse intuitive et énigmatique, proche des de l'ancien
mysticisme. Pour Colli, la philosophie nait précisément quand cette tradition orale et sacrée commence
a se corrompre. Les premiers philosophes auraient cherché a rendre accessible une forme de
connaissance autrefois réservée aux initiés, en introduisant des formes plus rationnelles de pensée.
Ainsi, la philosophie émerge comme une nouvelle approche du monde marque la scission avec la
tradition oraculaire, tout en tentant de conserver un lien avec cette sagesse ancienne.

Les savoirs initiatiques : mystéres et oracles

Les mystéres grecs (comme ceux d'Eleusis) et les pratiques oraculaires (par exemple, l'oracle de
Delphes) incarnaient des formes de connaissance ésotériques, réservées a un cercle restreint d'initiés.
Ces savoirs ¢étaient souvent transmis par des rites et des expériences symboliques directes. Le lien entre
I'humain et le divin, entre l'ordre cosmique et la compréhension humaine, se faisait par le biais de
l'intuition, de l'inspiration prophétique ou d'énigmes révélatrices. Les oracles délivraient des messages
cryptiques, nécessitant une interprétation intuitive et mystique, tandis que les mysteres promettaient une
expérience capable de transformer I'initié en lui permettant d’accéder a une vérité dissimulée.

|13 ]



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

Ces pratiques étaient étroitement liées a la religion et a une vision du monde ou le sacré et le cosmos
étaient indissociables de la quéte de la vérité. Le savoir était considéré comme une expérience ineffable,
ou le contact avec le divin dépassait la simple explication rationnelle. L'acces a la vérité passait donc par
des voies cachées, parfois paradoxales, et ne pouvait étre saisi par la simple logique.

Le passage a la rationalité philosophique

Avec l'avénement des premiers penseurs, la Grece entre dans une nouvelle ére ou la rationalité prend
progressivement le pas sur l'intuition mystique. Ce processus ne s'est pas opéré de fagon brutale, mais
plutot comme une lente transition ou les philosophes cherchaient encore a comprendre et a intégrer des
¢léments du savoir initiatique dans leur réflexion rationnelle. Parménide, par exemple, est souvent
considéré comme I'un des premiers a tenter de rationaliser des concepts métaphysiques, tout en
conservant un lien fort avec ’énigme initiatique, puisque son poéme philosophique est présenté comme
une révélation divine. Héraclite, tout en affirmant que la réalité est en perpétuel changement,
s'exprimait encore dans des termes trés proches de I'énigme initiatique, laissant entendre que la vérité
ultime n'était accessible qu'a ceux capables de saisir les contradictions et les paradoxes du monde.
Pythagore, quant a lui, mélangeait des éléments mystiques et religieux avec une approche plus
formalisée des mathématiques et de la cosmologie.

Ce n’est qu'avec Socrate, Platon et Aristote que la rationalité prend une forme pleinement structurée et
s’institutionnalise. Socrate, bien qu’influencé par l'oracle de Delphes, inaugure une méthode fondée sur
la dialectique et finalisée a la recherche rationnelle de la vérité a travers I’art de la mafeutique. Platon, de
son coOté, s'inspire des mysteres dans sa conception des Idées et du monde intelligible, mais formalise
ces intuitions dans un cadre théorique rigoureux. Quant a Aristote, il s'éloigne encore davantage des
traditions ésotériques en construisant un systeme philosophique axé sur la logique et l'observation
empirique. La transition des savoirs initiatiques a la rationalité philosophique n’a pas été une rupture
nette, mais plutot un processus continu marqué par des tensions. Les premiers philosophes ont souvent
cherché a concilier l'ancien et le nouveau, tout en donnant a la réflexion humaine un cadre plus

structuré.

Le paralléle : tragédie et philosophie

La naissance de la philosophie présente des théses qui ont une certaine affinité avec les idées énoncées par
Friedrich Nietzsche dans La Naissance de la Tragédie. Colli, qui de Nietzsche a été I’éditeur, souligne
clairement P'inspiration nietzschéenne de son travail. Dans son ouvrage, Nietzsche s’intéresse a un autre
grand phénomeéne culturel de la Grece ancienne : la tragédie. Il la présente comme le produit d’une
tension entre les forces dionysiaques (irrationnelles, mystiques, liées a la nature et a extase) et les forces
apolliniennes (rationnelles, ordonnées, esthétiques). Nietzsche voit la tragédie comme une tentative de
réconcilier ces deux pulsions, toutefois la montée du rationalisme socratique a fini par étouffer la
dimension dionysiaque, conduisant a une domination de la raison et a la perte de la profondeur
tragique.

Chez Colli, la philosophie nait aussi d’une tension, entre la sagesse initiatique profonde et la nouvelle
rationalité philosophique. Les deux penseurs partagent l'idée que la Gréce ancienne n'a pas simplement
été le berceau de la raison, mais aussi d'une lutte entre des formes de connaissance mystiques et
rationnelles. La ou Nietzsche voit la naissance de la tragédie comme un moment de sublime équilibre

| 14



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

entre ces deux forces, Colli interpreéte la naissance de la philosophie comme une scission fatale avec le
mysticisme oraculaire, méme si influencée par cette origine ésotérique. Les deux penseurs pointent vers
une vision de lhistoire de la pensée grecque comme un espace de conflits et de transitions entre les
deux archétypes apollinien et dionysiaque.

La continuité entre sagesse archaique et philosophie

Les premiers philosophes sont les héritiers directs d'une tradition de sagesse ancienne qui mélait mythe,
mystere et intuition. Pour Colli, la philosophie grecque est a la fois un prolongement de cette sagesse
mystique et un genre littéraire, inventé par Platon, comme le résultat d’'un changement progressif. Les
premiers philosophes — les sophoz, les sages — sont les figures de transition, qui, tout en posant les bases
de la rationalité, restent profondément imprégnés des formes anciennes de connaissance intuitive et
symbolique.

Cette sagesse plus ancienne, véhiculée par les mythes et les mysteres, n'est pas seulement une étape
primitive que la philosophie a dépassée. Au contraire, elle contient des éléments de vérité essentiels,
auxquels la philosophie tente d’accéder et de rationaliser, sans jamais totalement s’en émanciper. Les
mythes offraient déja des réponses aux grandes questions de l'existence et du cosmos, mais ces
réponses étaient enveloppées dans des symboles et des récits métaphoriques. Les mysteres, quant a eux,
offraient une connaissance qui ne pouvait étre comprise que par l'expérience directe, souvent initiatique,
et non par l'analyse rationnelle. Les premiers philosophes ne rompent pas avec ces traditions ; ils les
prolongent sous une nouvelle forme. En cela, la pensée philosophique naissante reste imbibée de
lintuition et du mystere, méme lorsqu'elle commence a s’exprimer en termes de concepts et
d’arguments. Cette continuité souligne que la quéte de la vérité en philosophie ne se fait pas
uniquement par la raison, mais qu'elle garde une dimension obscure, intuitive, héritée de la sagesse
archaique.

Cependant, la question de la continuité est complexe. Si Colli insiste sur une filiation directe entre la
sagesse archaique et la philosophie, d'autres théoriciens soulignent que la philosophie marque tout de
méme une rupture significative avec ces traditions. Platon, par exemple, tout en étant profondément
influencé par les mythes et les mysteres, développe une méthode dialectique qui vise a dépasser le
monde sensible et symbolique pour atteindre un domaine de vérité plus abstrait et universel. Chez
Aristote, cette rupture est encore plus nette, avec une tentative de systématiser la connaissance et de
l'ancrer dans I'observation empirique et la logique.

Plutot que de parler d’une pure continuité, il semble plus juste d’envisager la naissance de la philosophie
comme un moment de transformation, ou la sagesse archaique est réinterprétée, reformulée et parfois
rejetée. Les premiers philosophes sont effectivement imprégnés de l'intuition et des mysteres de leurs
prédécesseurs, mais ils cherchent aussi a s’en détacher pour construire un savoir plus explicite et
universel. En cela, la philosophie naissante oscille entre fidélité aux traditions mystiques et
émancipation progressive vers une rationalité qui deviendra prédominante avec Platon et Aristote.

|15



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

4. L'émergence de la pensée rationnelle en Grece antique

La transition du mythe a la pensée rationnelle marque un moment fondamental dans lhistoire
intellectuelle de la Gréce ancienne. Au cceur de cette transformation se trouvent les premiers
philosophes, appelés présocratiques’, qui, dés le VI siecle avant J.-C., commencent a remettre en
question les récits mythologiques traditionnels. Les mythes, bien qu’ils offrent une explication du
monde fondée sur des récits divins et surnaturels, laissent progressivement place a une recherche plus
systématique et rationnelle de la vérité. Les présocratiques, comme Thalés, Anaximandre et Héraclite,
inaugurent une approche nouvelle en tentant de comprendre 'univers non plus par lintervention des
dieux, mais par des principes naturels et des lois universelles. Cette démarche constitue le fondement de
ce qui deviendra la philosophie, une quéte de la connaissance qui repose sur la raison, l'observation et
l'argumentation plutot que sur la tradition et la foi.

Introduction aux présocratiques

Les premiers pas de la philosophie en Grece ancienne, entre le VI® et le V€ siecle avant J.-C, sont
marqués par un groupe de penseurs qui, bien qu’hétérogene, partage une volonté commune de
comprendre I'univers par des principes rationnels plutot que par des récits mythologiques. Les premiers
philosophes, notamment Thalés, Anaximandre, Héraclite et Pythagore, sont souvent considérés comme
les pionniers de cette réflexion.

Thales de Milet (vers 624-546 avant J.-C.) est généralement présenté comme le premier philosophe de
’histoire occidentale. En se détachant des explications divines, il propose que l'eau est 1'élément
fondamental a 'origine de toutes choses. Selon lui, tout dans la nature peut étre réduit a cette substance
unique, qu’il considére comme le principe de vie et de transformation. Par cette hypothéese, Thales
cherche a expliquer les phénomenes naturels de manicre unifiée, une démarche inédite a I'époque.

Anaximandre, disciple de Thales, va plus loin en introduisant I'idée de I'apeiron, un principe indéfini,
illimité, qui serait a l'origine de l'univers. Contrairement a Thales, Anaximandre rejette 'idée d’un
¢lément unique et tangible. L'apeiron n’est ni eau, ni terre, ni feu, mais une force primordiale
indéterminée qui permet la création et la destruction de tout ce qui existe. Cette conception abstraite
marque une avancée dans I'abstraction philosophique, car elle cherche a saisir I'invisible derricre le
monde visible.

Pythagore (vers 570-495 avant J.-C.), plus connu pour ses contributions aux mathématiques, voit dans
les nombres l'essence de toute chose. Selon lui, 'harmonie et I'ordre du cosmos reposent sur des
rapports numériques. Pythagore et ses disciples, les pythagoriciens, croient en une structure
mathématique sous-jacente au monde, et dans ce cadre, les nombres deviennent non seulement un outil
de mesure mais aussi des entités ayant une réalité propre. Cette vision combine rationalité et
mysticisme, préfigurant des tendances métaphysiques qui seront développées plus tard.

Héraclite d'Ephése (vers 535-475 avant J.-C.) est célébre pour son idée du changement constant : « On
ne se baigne jamais deux fois dans le méme fleuve ». Il introduit la notion de flux perpétuel (quon
pourrait associer a I'ide de devenir) et d’unité des contraires, ou les oppositions (le chaud et le froid, la
vie et la mort) ne sont que des aspects d’'une méme réalité en mouvement. Héraclite souligne également

1

|16 |



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

le role du /logos, qu'il congoit comme une loi universelle qui gouverne l'univers, accessible a la raison
humaine.

Parménide d'Flée (vers 515-450 avant J.-C.) représente un tournant radical dans la philosophie
présocratique avec son ceuvre majeure, De Ja nature. Contrairement a Héraclite qui met I’accent sur le
changement, Parménide affirme que le changement est une illusion. Selon lui, I'Etre est unique,
immuable et éternel. Il rejette I'idée que le monde puisse étre en constante transformation, arguant que
tout ce qui est doit nécessairement étre, et ce qui n’est pas ne peut ni apparaitre ni disparaitre. Pour
Parménide, la perception sensible est trompeuse, et seule la raison peut mener a la vérité. Il inaugure
ainsi une réflexion profonde sur la métaphysique de Détre, influencant durablement la pensée
philosophique grecque, notamment celle de Platon et d’Aristote.

Empédocle (vers 490-430 avant J.-C.), quant a lui, tente de concilier les idées de Parménide et Héraclite.
Il propose que la réalité est composée de quatre éléments fondamentaux : la terre, I'eau, Iair et le feu.
Ces éléments, éternels et indestructibles, se combinent sous l'influence de deux forces opposées :
I'Amour (philia, qui unit) et la Haine (neikos, qui sépare). Selon Empédocle, le changement s’explique par
les combinaisons et séparations successives de ces éléments sous l'action de ces deux forces cosmiques.
Il cherche ainsi a préserver I'idée de changement tout en respectant le principe d’immuabilité des
¢léments eux-mémes. Empédocle introduit également une pensée cyclique du temps, ou 'univers oscille
entre des périodes d’unité et de séparation.

Ces penseurs, tout en ayant des perspectives différentes, marquent le début d'une quéte pour
comprendre le monde en se détachant des récits mythiques. Ils posent ainsi les fondations de la
philosophie comme une discipline rationnelle, tournée vers I’étude des principes fondamentaux de

['univers.

La rupture avec le mythe et I’apparition de la raison

Le passage du mythe a la raison est 'une des révolutions intellectuelles les plus marquantes de Ihistoire
de la pensée occidentale. Dans la Grece archaique, la compréhension du monde repose principalement
sur les mythes, des récits symboliques ou les dieux, héros et forces surnaturelles expliquent l'origine du
cosmos, les phénomenes naturels, et la place de ’homme dans l'univers. Par exemple, Hésiode, avec sa
Théogonie, illustre parfaitement cette approche : il raconte la création du monde et l'organisation des
forces naturelles a travers des généalogies divines et des luttes de pouvoir entre dieux. Le mythe sert ici
non seulement de récit explicatif mais aussi de cadre moral et culturel, offrant des explications
rassurantes face aux mysteres de la nature.

A partir du VI¢ siécle avant J.-C., un changement profond s’opére, faconné par les philosophes
présocratiques. Ce changement consiste a remettre en question la vision mythologique du monde et a
inaugurer une réflexion fondée sur l'observation, la raison, et la logique. Ce processus de rationalisation
du monde marque une rupture avec la tradition mythologique, qui repose sur des récits non vérifiables,
et met I'accent sur une quéte de la vérité a travers la connaissance des principes naturels.

Les philosophes présocratiques ne cherchent plus a comprendre le monde a travers des récits
mythologiques ou des dieux capricieux expliquent les phénomenes naturels. Avec cette approche
rationnelle, les présocratiques inaugurent également le recours a la logique comme méthode pour
atteindre la vérité. Parménide, par exemple, insiste sur la distinction entre I'apparence (ce que nous

117 ]



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

percevons par les sens) et la réalité (ce que nous atteignons par la pensée). Selon lui, la pensée
rationnelle nous révéle que I’Etre est immuable, tandis que nos sens nous trompent en nous faisant
croire au changement. Ce type de raisonnement marque ’émergence de l'argumentation philosophique,
ou l'on cherche a démontrer la vérité par des arguments logiques plutot que par des récits traditionnels.

Alors que le mythe attribuait souvent les phénomeénes naturels a la volonté des dieux, les présocratiques
cherchent a découvrir des causes naturelles sous-jacentes a ces phénomenes. Ces explications ne se
basent plus sur l'intervention divine, mais sur des principes universels observables. La rupture avec le
mythe implique également une nouvelle maniére de concevoir le divin. Alors que dans les mythes, les
dieux sont omniprésents et gouvernent directement le monde naturel, les présocratiques tendent a
dissocier le divin du fonctionnement du cosmos. Bien que certains, comme Pythagore, conservent une
dimension mystique a travers l'idée que le cosmos est harmonieux et ordonné selon des lois
mathématiques, le divin n’intervient plus directement dans les affaires humaines ou les phénomeénes
naturels. Il devient une force abstraite, presque impersonnelle.

La rupture avec le mythe au profit de la raison marque I'avénement d'une pensée systématique et
logique, qui cherche a comprendre le monde a partir de principes naturels et non plus de récits
symboliques. Les présocratiques ouvrent la voie a une nouvelle méthode d’investigation, ou
P'argumentation rationnelle et la recherche des causes premieres remplacent 'imaginaire mythologique,
jetant ainsi les bases de la philosophie et des sciences occidentales.

Lecture comparée des mythes et des textes présocratiques

La transition entre les récits mythiques et les premicres tentatives d’explications philosophiques
rationnelles est témoignée par les différents types de discours qui nous sont parvenus : d’'un cote, les
récits mythologiques, de l'autre, les traités ou poemes philosophiques des présocratiques. Comparer ces
deux types de discours permet de mieux comprendre comment les présocratiques ont rompu avec
I'imaginaire mythologique pour construire un nouveau mode de pensée.

En comparant ces textes philosophiques avec des récits mythiques tels que ceux de la Théogonie ou de
1'l/iade ’Homere, on peut constater un glissement radical de paradigme. Dans le mythe, les forces de la
nature sont personnifiées : Gaia, Ouranos, Zeus et les autres dieux représentent les éléments et les
phénomenes cosmiques. Les relations entre ces figures divines expliquent le monde dans un cadre
anthropomorphique.

Les présocratiques, quant a eux, évacuent progressivement les dieux pour s’intéresser a des principes
abstraits. Le cosmos n'est plus percu comme une aréne ou s’affrontent des puissances divines, mais
comme un tout ordonné régi par des lois naturelles. La démarche se veut aussi méthodologique : les
présocratiques utilisent la raison pour élaborer des théories, plutét que de s'appuyer sur la transmission
orale de récits sacrés. Par exemple, Parménide s’appuie sur une logique rigoureuse pour démontrer
Pimmuabilité de I'Fitre, tandis quEmpédocle tente de comprendre la formation du monde 4 partir de la
combinaison et de la séparation d'éléments, gouvernés par des forces naturelles, non plus divines.

L’étude comparée de ces textes montre clairement la rupture entre la vision mythologique du monde et
I’émergence de la pensée rationnelle. Alors que les mythes offraient des récits symboliques enracinés
dans la culture et les croyances religieuses, les présocratiques développent une pensée plus abstraite et
rationnelle, fondée sur l'observation et la logique. Cette comparaison permet de saisir la profondeur du

|18 ]



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

changement intellectuel qui s’opére dans la Gréce antique, alors que la philosophie commence a
s’émanciper des formes traditionnelles de narration pour devenir une recherche autonome de la vérité,
reposant sur des arguments et des principes universels.

Les récits mythiques

Les mythes grecs, tels que ceux retrouvés dans la Théggonie d'Hésiode, offrent une cosmogonie fondée
sur l'action des dieux et des forces surnaturelles. Dans cet ouvrage, Hésiode décrit la naissance de
I'univers et des dieux, ainsi que 'ordre du monde imposé par Zeus aprés sa victoire sur les Titans. Par
exemple, il raconte la naissance de Gaia (la Terre), Ouranos (le Ciel), et les combats épiques qui menent
a la domination des Olympiens. Le monde naturel, dans cette vision, est indissociable des volontés et
luttes divines.

Le mythe fonctionne ici comme une explication allégorique : la foudre de Zeus symbolise le pouvoir,
lordre cosmique et la justice. ’enchainement des générations divines reflete I'idée d’un ordre instable,
mais finalement régi par une autorité supréme. Ces récits sont a la fois des tentatives pour répondre aux
grandes questions sur 'origine de I'univers, mais aussi des cadres moraux et culturels qui structurent la
société.

Les textes présocratiques

Face a ces explications mythiques, les présocratiques tentent d’apporter des réponses reposant sur des
principes plus universels, basés sur 'observation et la réflexion. Pour illustrer cette rupture, analysons
quelques fragments des présocratiques :

* Thalés de Milet. Bien que peu de ses écrits nous soient parvenus, Aristote nous rapporte que
Thales considérait 'eau comme le principe fondamental (arché) de toutes choses. Cette idée se
trouve dans Métaphysigne (1, 3), ou Aristote écrit : « Thales dit que le principe de toutes choses
est Peau». Contrairement a Hésiode, qui attribue la création a des entités divines, Thales
propose une explication basée sur un élément naturel et universellement présent. Son approche
n’implique pas d’intervention divine directe, mais repose sur l'observation de la nature,
marquant ainsi une premiere tentative de comprendre le monde par des lois physiques.

* Anaximandre. Dans un fragment conservé par Simplicius, Anaximandre propose que l'origine
de toutes choses n’est pas un élément tangible comme I’eau, mais un principe abstrait et infini,
Papeiron. Anaximandre ne recourt plus aux dieux pour expliquer la geneése de I'univers, mais a
une force illimitée et indéterminée. Ce fragment, cité par Simplicius dans sa Physique, montre
comment Anaximandre tente de dépasser 'explication matérielle de Thales pour en proposer
une plus complexe, qui anticipe les concepts de forces abstraites qui régissent le cosmos.

* Parménide. Le poe¢me de Parménide, intitulé Sur la nature (Peri Physeos), représente un véritable
manifeste en faveur de la raison et de 'argumentation logique. Parménide critique violemment
la croyance en le changement, soutenant que la réalité est immuable et que les apparences sont
trompeuses. Dans ce texte, il oppose deux voies de recherche : la voie de la vérité (aletheia),
accessible par la raison, et la voie de 'opinion (doxa), qui repose sur les sensations et conduit a
Perreur. Cette distinction est fondamentale : tandis que le mythe offre des explications basées

|19 ]



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

sur des perceptions sensibles et des récits symboliques, Parménide valorise I'intelligence et la
réflexion comme seuls moyens d’accéder a la vérité.

* Empédocle. Dans son poc¢me, les Purifications (cité par Aristote dans Meétaphysique, 1, 4),
Empédocle introduit une théorie des quatre éléments (terre, air, feu, eau) combinés et séparés
par deux forces opposées, '’Amour et la Haine. La encore, nous voyons une tentative de
concilier des observations physiques (les éléments naturels) avec une explication plus rationnelle
du changement, fondée non sur des interventions divines mais sur des forces abstraites agissant
sur la matiere.

Les fragments d’Heéraclite

En ce qui concerne Héraclite, il est important de se concentrer sur sa conception du /gos et sa vision du
changement perpétuel, qui contrastent fortement avec la fixité des récits mythologiques. Héraclite
d'Ephése est Pun des présocratiques les plus célebres pour son affirmation que le monde est en
perpétuel changement. L’'un de ses fragments les plus connus est : « On ne se baigne jamais deux fois
dans le méme fleuve » (fr 72 DK). Cette fragment illustre parfaitement sa vision d’un univers en
mouvement constant, ou les oppositions, comme la vie et la mort, le chaud et le froid, sont des aspects
inséparables de la réalité. Héraclite décrit cette transformation permanente comme un équilibre
dynamique, gouverné par une raison universelle, le /ogos. Le /ogos est un principe rationnel qui régit le
changement de maniére harmonieuse, méme si la plupart des hommes ne le comprennent pas.

Dans les mythes grecs, le monde est également changeant, mais ce changement est souvent attribué a
l'intervention des dieux. Par exemple, dans la Théogonie d’Hésiode, le chaos initial est structuré par les
dieux, avec des luttes qui reflétent les désordres naturels et cosmiques. Cependant, ce changement est
généralement présenté comme une suite d’événements ponctuels et irréguliers, souvent liés a des
caprices divins ou a des conflits. En revanche, chez Héraclite, le changement est continu, inhérent a la
structure méme du cosmos, et non lié a des événements isolés. Alors que les dieux dans les mythes
manipulent les forces de la nature selon leur propre volonté, Héraclite voit le /ogos comme une force
impersonnelle et rationnelle qui régule le flux incessant des transformations. Il y a une cohérence dans
le mouvement de P'univers, une « sagesse » (sophia) inhérente a ce changement, accessible par la raison
humaine, ce qui marque une différence fondamentale avec les explications anthropomorphiques et

narratives des mythes.

Dans le fragment 53 (fir 53 DK), Héraclite affirme que « Poléemos (le conflit) est le pere de toutes
choses », mettant en lumiere son idée de I'unité des contraires. La ou les mythes grecs représentent
souvent des conflits entre dieux comme un reflet du chaos dans le monde, Héraclite soutient que la
lutte et la tension entre les opposés (jout/nuit, chaud/froid) ne sont pas chaotiques, mais plutot
nécessaires pour maintenir 'ordre du monde. C’est un processus logique et naturel, ou chaque opposé
participe a équilibre général de I'univers, sous I'influence du /gos.

Les fragments de Héraclite, bien que souvent énigmatiques et fragmentaires, fournissent des apergus
essentiels de sa pensée. Voici deux exemples :

* Fragment 1 [DK] : « Ce /ogos existe de toute éternité, mais les hommes ne le comprennent pas, ni
avant qu’ils 'aient entendu, ni apres ». Ce fragment montre que, pour Héraclite, le /ogos est une

120



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

loi universelle accessible a l'intellect, en opposition avec les mythes, qui étaient principalement
transmis de maniere traditionnelle et n’invitaient pas a 'examen rationnel.

* Fragment 50 [DK] : « Ecouter, ce n’est pas moi, mais le /sgos que vous devez entendre... ». Ce
texte montre l'importance du /ggos comme principe universel et rationnel, qui guide le
comportement de la nature, contrairement aux caprices et actions divines des récits mythiques.

Avec Héraclite, on observe une évolution vers une compréhension plus systématique et rationnelle du
cosmos. Héraclite ne nie pas le changement — bien au contraire, il 'éleve en principe fondamental de
I'univers — mais il en cherche l'ordre sous-jacent, ce que les récits mythiques ne faisaient pas. Tandis
que les mythes offraient des récits symboliques et divins pour expliquer les phénomeénes du monde,
Héraclite introduit une explication fondée sur la raison et le /oggos, une loi universelle qui régit le
changement perpétuel.

|21



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

5. Mythe et philosophie dans les dialogues de Platon

Dans l'cuvre de Platon, le mythe occupe une place importante, a la fois comme véhicule d'idées
philosophiques et comme mode d'exposition pédagogique. Au lieu d’opposer mythe et raison, Platon
utilise le mythe comme un outil pour explorer des concepts difficiles a exprimer par le seul
raisonnement discursif. Le recours aux mythes dans des dialogues comme la Républigue ou le Phédon
permet d’articuler des idées complexes, telles que la structure de I'ame ou les réalités métaphysiques,
que I'argumentation rationnelle ne peut pleinement saisir. Iusage du mythe ne vise pas a tromper, mais
a orienter lintelligence vers des vérités profondes, conformément a ce quon peut appeler « le bon
usage du discours faux »°. Cette dualité entre mythe et logos est donc fondamentale pour comprendre la
méthode dialectique platonicienne.

Le mythe comme outil pédagogique et philosophique

Les dialogues platoniciens regorgent de mythes qui sont utilisés de manicre stratégique pour illustrer
des concepts abstraits. L’allégorie de la caverne, dans la Républigue [livre VII], est sans doute l'un des
récit les les plus célebres. Il présente une allégorie de l'ighorance humaine et du cheminement vers la
connaissance véritable, par la sortie progressive de la caverne des illusions sensibles pour accéder a la
lumiere de la vérité et de lintelligible. De maniere similaire, le mythe d'Er [République, livre X] raconte le
voyage post-mortem d'un guerrier, Er, qui revient pour témoigner de Il'au-dela et des choix
d’incarnation des ames, illustrant ainsi la conception platonicienne de 'immortalité de 'ame et de la
justice cosmique. Ces mythes, loin d’étre de simples fables, sont des instruments pour représenter
I'invisible et P'inintelligible, notamment dans les domaines de la métaphysique et de I’éthique, 1a ou
I'argument rationnel ne suffit pas toujours a convaincre ou a éclairer.

Platon n’utilise pas le mythe pour fuir le raisonnement, mais comme un outil pédagogique qui facilite la
compréhension des idées abstraites, surtout auprés de ceux qui n’ont pas encore atteint la maitrise de la
dialectique. Le récit mythique offre une forme plus accessible, une image vivante, permettant de capter
des vérités difficiles a saisir par I'intellect seul. C’est le cas dans le Phédre [246a-249¢]| ou le mythe de
attelage ailé représente symboliquement le combat entre les différentes parties de I'ame, mélant
émotion et raisonnement. Platon intégre ses mythes a ses dialogues, dans des moments clés ou
l'argument logique a atteint ses limites, pour ouvrir des perspectives d'une autre nature, plus intuitive.

Cest par sa fonction pédagogique que le mythe permet a Platon d'ouvrir un espace de réflexion ou
Pesprit peut se projeter au-dela de ce que la raison immédiate permet d’atteindre. Le discours est
« faux », dans le sens que s’il n’est pas littéralement vrai, il n’en est pas moins porteur d'une vérité
philosophique profonde. En cela, il joue un role fondamental dans linitiation a la pensée
philosophique.

L’articulation entre mythe et raison dans la pensée platonicienne

Chez Platon, le rapport entre mythe et raison n'est pas antagoniste, mais dialectique. Le mythe sert a
exprimer ce que le /ogos (le discours rationnel) ne peut pas toujours atteindre directement. Cette
complémentarité est particulicrement visible dans le dialogue du Phédre, ou Platon discute a la fois de la

2 J.-F. Pradeau, Lire Platon, Paris, PUF, 2014, p. 77-83.

|22



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

nature du discours rationnel et introduit des récits mythiques pour exprimer des idées inaccessibles au
raisonnement analytique. ’usage du mythe montre les limites du logos tout en ne 'abandonnant jamais
complétement. Platon met ainsi en place une véritable articulation entre zythos et logos, ou le mythe est
subordonné a la raison mais nécessaire pour la dépasser dans certaines sphéres, comme celles de
Iimmortalit¢é ou de l'origine du monde. Dans ce sens, le mythe prépare le terrain pour une
compréhension rationnelle plus profonde, invitant a la réflexion philosophique plutét qu’a une
adhésion aveugle. En fait, le discours faux, dont Platon fait un bon usage, n'est pas une simple
manipulation rhétorique, mais une nécessité philosophique pour Platon. Le mythe, bien que fictif,
devient un instrument de vérité lorsqu'il est mis au service du logos, révélant ainsi la sagesse cachée
derriere le « faux ».

Quelques mythes platoniciens dans le détail

Dans ses récits, Platon ne prétend pas offrir des vérités littérales, mais plutot des représentations
symboliques, des « discours faux » qui sont cependant porteurs d’une vérité philosophique plus
profonde. Le mythe, bien qu’il reléeve du domaine du faux (dans le sens ou il ne décrit pas un
événement réellement survenu), permet d’exprimer des vérités que la raison discursive ne peut pas
toujours rendre pleinement intelligibles. Parmi les mythes les plus emblématiques, en voici quelques-

uns:

Le mythe de la caverne [République, VI, 514a-520a]

L allégorie de la caverne est sans doute le mythe platonicien le plus célebre et I'un des plus étudiés. 11
illustre la condition humaine par rapport a la connaissance. Dans cette allégorie, des prisonniers sont
enchainés dans une caverne, ne voyant que des ombres projetées sur un mur par des objets réels qu’ils
ne peuvent percevoir directement. Ces ombres représentent les illusions et les fausses croyances
auxquelles les hommes sont soumis dans leur quotidien. La libération d’un prisonnier symbolise le
passage progressif de I"ame vers la connaissance, depuis 'observation des apparences sensibles jusqu’a
la contemplation des vérités intelligibles, culminant avec la vision du Soleil, métaphore de l'idée du
Bien, source de toute vérité et de toute réalité dans le monde intelligible.

Ce mythe met en scéne une transition entre les niveaux de réalité (sensible et intelligible) et de
connaissance (doxa et épistéme). 11 est utilisé par Platon pour justifier ’'éducation philosophique comme
une ascension vers la vérité, un processus long et difficile, mais nécessaire pour atteindre la sagesse et
gouverner de facon juste.

Le mythe d’Er [République, X, 614b-621d]

Le mythe d’Er traite de la question de 'immortalité de 'ame et du destin post-mortem. Er, un guerrier

mort sur le champ de bataille, revient a la vie apres avoir été témoin des événements de I’au-dela. Dans
son récit, il décrit le processus de réincarnation, les chatiments infligés aux ames injustes et les
récompenses pour celles qui ont vécu de maniére vertueuse. Les ames choisissent leurs futures vies en
fonction des lecons qu’elles ont tirées de leurs existences précédentes.

Ce mythe a pour fonction d’incarner la justice cosmique et morale, assurant que les ames recoivent une
juste rétribution apres la mort en fonction de leur comportement durant la vie. Platon s'en sert pour

|23 ]



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

renforcer son argument en faveur de la vertu et de la justice, tout en proposant une vision optimiste de
I'avenir de ’'ame immortelle.

Le mythe de l'attelage ailé [Phédre, 246a-249d]

Dans Phedre, Platon emploie le mythe de I'attelage ailé pour symboliser la structure de 'ame humaine.

L’ame est comparée a un char tiré par deux chevaux : 'un noble, représentant la part rationnelle et
vertueuse de 'ame, et autre fougueux et désordonné, symbolisant les désirs irrationnels et passionnels.
Le cocher, image de la raison, lutte pour diriger I'attelage vers les hauteurs de la vérité et du Bien, mais
doit constamment gérer la tension entre les deux chevaux. Ce mythe exprime de maniére imagée la
tension intérieure de 'ame humaine, partagée entre ses désirs charnels et son aspiration a s'élever vers
les vérités supérieures.

Platon se sert de ce récit pour explorer la nature de 'amour, en particulier 'amour philosophique, qui
aspire a la contemplation des idées, en contrastant avec les formes plus terrestres et passionnelles de
l'amour.

Le mythe de 'anneau de Gygés [République, 11, 359d-360b]

Gygges, un berger, découvre un jour un anneau d’or dans une tombe apres qu’un tremblement de terre

ait révélé entrée d’une caverne. En ajustant cet anneau, il découvre qu’il lui permet de devenir invisible
a volonté. Grace a ce pouvoir, Gyges commet des actions injustes sans jamais étre puni : il séduit la
reine, tue le roi et prend le pouvoir. L'anneau donne a Gyges une impunité totale, lui permettant
d’échapper aux conséquences de ses actes.

Le mythe sert a illustrer l'argument de Glaucon selon lequel personne n'est juste par nature, mais
seulement par nécessité. Si un homme pouvait agir injustement sans craindre la punition, comme c’est
le cas avec 'anneau de Gyggs, il choisirait I'injustice plutét que la justice. Selon cette hypothese, les
hommes ne respecteraient les lois et ne seraient justes que par contrainte, et non par amour de la justice
elle-méme. Glaucon en conclut que si quelqu'un, méme le plus juste des hommes, possédait un tel
anneau, il agirait de manicre injuste. I’anneau devient ainsi un test moral : si la justice n’est respectée
que par peur des sanctions, peut-on encore dire que quelqu’un est réellement juste » Ce mythe interroge
la nature profonde de 'homme et la sincérité de son attachement a la justice.

Face a ce défi, Socrate ne conteste pas directement I’histoire de Gyges, mais se propose de montrer que
la justice est précieuse en elle-méme, indépendamment des récompenses ou des punitions. Pour
Socrate, étre juste rend 'ame harmonieuse et heureuse, tandis que 'injustice plonge l'individu dans le
désordre et l'insatisfaction, méme si elle reste impunie. Le mythe de I'anneau de Gyges permet ainsi a
Platon d’explorer I'une des grandes questions éthiques de la République : est-il plus avantageux d’étre
juste ou injuste ? Glaucon, par son récit, pousse Socrate a développer une défense de la justice, non pas
seulement en fonction de ses conséquences externes, mais en tant que bien intrinseque. Cela menera a
I’élaboration de la théorie platonicienne de I'ame, dans laquelle la justice est vue comme I’harmonie
entre ses différentes parties (raison, esprit et désirs).

Le mythe de Theuth et de I'invention de 'écriture [Phédre, 274c-277a]

Dans ce mythe, Theuth, un dieu égyptien, inventeur de nombreuses disciplines (comme I'arithmétique,

la géométrie, et surtout I'écriture), présente ses inventions au roi Thamous, souverain de 'Egypte, pour

| 24|



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

les lui soumettre. Lorsqu'il en vient a parler de I’écriture, Theuth affirme qu’elle est un remede pour la
mémoire et une source de sagesse. Cependant, le roi Thamous exprime des réserves quant a cette
invention, et critique séverement l'idée selon laquelle Iécriture serait bénéfique pour la mémoire.
Thamous fait valoir que Iécriture, loin d’étre un remede pour la mémoire, affaiblit celle-ci. Les gens,
dit-il, cesseront d’utiliser leur mémoire naturelle, se reposant sur des signes extérieurs, et ne retiendront
rien eux-mémes. De plus, Iécriture, selon lui, ne produit qu’une apparence de sagesse, car les personnes
pourront lire des choses sans véritablement les comprendre. Les écrits ne peuvent pas se défendre, ni
répondre aux questions que 'on pose, contrairement a la parole vivante, qui permet une interaction
dialectique.

A travers ce mythe, Platon exprime un certain scepticisme a I’égard de Iécriture, qu’il voit comme un
outil imparfait pour la transmission du savoir philosophique. L.a connaissance véritable, pour lui, ne
peut se transmettre de maniére statique, comme le permet Pécriture. La dialectique, c’est-a-dire
I’échange vivant entre maitre et disciple, est préférable, car elle permet I’élaboration progressive de la
vérité a travers le dialogue. L’écriture, par contre, fige la pensée dans des mots immuables et offre une
sagesse apparente plutét qu'une compréhension profonde. Selon Socrate, les écrits ne peuvent ni
répondre aux objections ni clarifier des ambiguités. L'écrit devient un discours « mort » : il ne possede
ni la vivacité, ni l'interactivité de la parole vivante. Dans ce contexte, Platon préfere donc 'oralité, car le
véritable savoir se forge dans linteraction directe, ou les idées peuvent étre discutées, clarifiées, et
réexaminées a travers un processus dynamique de questionnement et de réponse.

Le mythe de Theuth permet également a Platon de poser la question de la relation entre mémoire et
savoir. Thamous critique I’écriture en affirmant qu’elle affaiblit la mémoire et donc I'apprentissage
véritable. En effet, pour Platon, la mémoire joue un role crucial dans l'acquisition de la connaissance.
Le philosophe doit non seulement comprendre des idées, mais les intégrer profondément en les
retenant par un processus actif de remémoration. Se fier a I’écriture comme support externe risque de
détourner lesprit de cette activité essentielle, rendant les lecteurs « oublieux » et incapables de
véritablement comprendre.

Le mythe de la transmigration des dmes [Phédon, 108e-114d]

Ce mythe est raconté par Socrate peu avant sa mort, dans un dialogue qui explore la question de I'ame,
de la mort et du destin ultime des étres humains. Platon utilise ce mythe pour illustrer non seulement
I'immortalité de 1'ame, mais aussi la justice divine qui regle le destin des ames apres la mort.

Dans le Phédon, Socrate, condamné a mort, dialogue avec ses disciples sur la nature de I'ame et son sort
apres la mort. Socrate présente plusieurs arguments pour prouver que l'ame est immortelle, et pour
conforter ses amis dans l'idée que la mort n'est pas a craindre. C’est a la fin de cette discussion que
Socrate présente un mythe eschatologique, décrivant le voyage des ames aprés la mort et leur
réincarnation, selon une perspective cosmique et morale. Selon ce mythe, aprés la mort, les ames ne
sont pas détruites mais se dirigent vers différents lieux, en fonction de leur degré de vertu ou
d’imperfection durant leur vie terrestre. Platon décrit I'ame comme étant jugée par des divinités, et sa
destination dépend de son degré de purification :

1. Les ames justes et vertueuses se rendent dans un lieu bienheureux, comme lile des
Bienheureux, ou elles jouissent d’'un bonheur éternel. Ces ames ont su mener une vie conforme
a la justice, et elles sont récompensées par une existence agréable dans l'au-dela.

|25



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

2. Les ames injustes ou corrompues sont envoyées dans des régions souterraines ou elles subissent
des chatiments proportionnés a leurs fautes. Elles doivent expier leurs péchés avant de pouvoir
réintégrer un cycle de réincarnation. Certains subiront de lourdes peines pendant une durée
prolongée en fonction de la gravité de leurs actions.

3. La purification des ames : Les ames qui n’ont pas été suffisamment vertueuses, mais qui ne sont
pas profondément corrompues, peuvent avoir une seconde chance aprés une période de
purification. Elles sont réincarnées dans des corps appropriés, leur nouvelle existence étant
déterminée par leurs actions passées. Cest un processus de transmigration, ou I'ame revient

>
dans le monde physique, dans un corps humain ou méme animal, jusqu’a ce qu’elle ait atteint un
y > >
degré suffisant de perfection pour mériter I'immortalité.

Ce mythe, comme celui d'Er dans la Républigune, met en avant I'idée que la justice divine régule le sort
des ames apres la mort. Pour Platon, il existe une correspondance entre la vertu d'une personne dans sa
vie terrestre et son destin dans l'au-dela. L'ame humaine doit, par le biais de ses réincarnations
successives, se purifier et progresser vers un état de perfection. La vie terrestre est donc une épreuve
morale dans laquelle 'ame forge son destin, et les conséquences de cette vie ne se limitent pas a son
existence immédiate, mais se répercutent dans ses futures incarnations.

Dans le Phédon, ce mythe a une fonction pédagogique et consolatrice. A ce stade du dialogue, Socrate
s’appréte a mourir, et ce mythe permet a ses amis de se rassurer sur le sort de leur maitre et de toute
ame vertueuse. Il symbolise aussi 'importance de la philosophie comme moyen de purification de
I'ame. En pratiquant la philosophie, en cherchant la vérité, en rejetant les désirs corporels et en s’élevant
vers les idées intelligibles, 'ame peut espérer échapper au cycle des réincarnations et atteindre un état
d’immortalité bienheureuse. L'objectif de Socrate est d’enseigner que la mort n’est pas une fin a
craindre, mais une transition vers un autre état, ou la justice cosmique veille sur le sort des ames, en
fonction de la maniere dont elles ont vécu. Le mythe de la transmigration des ames soutient l'idée que
la philosophie et la vertu permettent a I'ame d'accéder a une forme supérieure de vie apres la mort.

26|



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

6. Les traditions philosophiques non occidentales

Objectif : Comparer les traditions orales philosophiques dans différentes cultures.
Contenus :
- Exploration des traditions orales en Inde (Upanishads, Jaina Sutras) et en Chine (Confucius, Laozi).

- Etude des similitudes et différences dans la maniére dont le mythe et la philosophie coexistent et se

développent.

- Analyse de la transmission orale des enseignements philosophiques.

127 |



HLP Philosophie | I. Les origines de la pensée philosophique

Bibliographie

- Giorgio Colli, La sagesse grecque, 3 vol., tr. P. Farazzi, Paris, Editions de 'Eclat, 1997.

- Giorgio Colli, La naissance de la philosophie, tr. P. Farazzi, Paris, Editions de I'Eclat, 2004.

- Marcel Detienne, Les maitres de vérité dans la Grece archaique, Paris, Frangois Maspero, 1967.

- Jeanne Hersch, L étonnement philosophique, Paris, Gallimard, 1993.

- Hésiode, Théogonie, éd. bilingue, texte établi et traduit par P. Mazon, Paris, Les Belles Lettres, 2008.
- Platon, Républigue

- Platon, Phedre

- Platon, Phédon

- Jean-Francois Pradeau, Lire Platon, Paris, PUF, 2014.

- Jean-Pierre Vernant, Les origines de la pensée grecque, Paris, PUF, 1962.




