
Philosophie | Terminale Générale | M Alfio N. Rizzo

II. ÉPISTÉMOLOGIE ET MODÈLES DE 
CONNAISSANCE

Contenus et plan du cours
Syllabus.......................................................................................................................................2

ÉPISTÉMOLOGIE ET MODÈLES DE CONNAISSANCE.........................................................3
Introduction à l’épistémologie et à la philosophie des sciences.................................................3
La science – ou les sciences ?.....................................................................................................4
Le rapport entre philosophie et science.......................................................................................5
Qu’est-ce que la vérité scientifique ?..........................................................................................6
La notion de vérité et ses critères................................................................................................6

I.1. La science moderne : théorie et expérience...............................................................................9
La révolution scientifique moderne............................................................................................9
Francis Bacon : induction et expérimentation...........................................................................10
La mathématisation du réel : de Galilée à Newton...................................................................14

I.2. La science contemporaine : paradigmes et progrès scientifique.............................................17
Contexte historique : le positivisme..........................................................................................17
Auguste Comte..........................................................................................................................18
Les enjeux du progrès scientifique et technique.......................................................................18
Ce qui ralentit le progrès scientifique : les obstacles épistémologiques...................................19
La vérification des connaissances : Popper et le falsificationnisme.........................................20
La notion de paradigme et les révolutions scientifiques...........................................................21
Approfondissement. La relativité d'Einstein.............................................................................23

I.3. Les sciences humaines : Objectivité et interprétation.............................................................24
L'approche herméneutique dans les différentes disciplines : l’exemple de l’histoire...............25
Freud et l’inconscient : le statut scientifique de la psychanalyse..............................................26

LES VÉRITÉS SCIENTIFIQUES SONT-ELLES INDISCUTABLES?.....................................29
Éléments de vocabulaire...........................................................................................................30
Bibliographie.............................................................................................................................31



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

Syllabus

Période

Premier trimestre | Octobre | Trois semaines, 10 heures de cours.

Objectifs généraux

- Présenter le débat philosophique en matière d’épistémologie : de la révolution scientifique à l’époque 
contemporaine.
-  Fournir  quelques  notions  relatives  aux  concepts  fondamentaux  de  la  philosophie  des  sciences : 
obstacle épistémologique, vérification/falsification.
- S’approprier des différents des critères de vérité.
- Introduire la méthode de la dissertation.

Connaissances

- Comprendre et retenir la signification des concepts liés au thème de l’épistémologie.
- Reconnaître les problématiques et les auteurs significatifs dans le débat sur la science.
- S’orienter dans les diverses époques et reconnaître les différents courants philosophiques.
- Identifier et utiliser les différents critères de vérité.

Compétences

- Définir un concept.
- Identifier un raisonnement et produire un argument (analogie, induction, déduction, assimilation).
- Formuler problème inhérent un sujet de dissertation.
- Développer une hypothèse de réponse à un sujet de dissertation.
- Rechercher et produire des arguments pertinents, rédiger une argumentation.

Résultats attendus

- Connaître certains problèmes liés à la philosophie des sciences et les positions philosophiques.
- Rédiger un essai philosophique en s’appuyant sur les connaissances conceptuelles acquises.

Prérequis

- S’orienter dans les différentes époques de la pensée philosophique et scientifique. 

Références au programme

Perspectives : la connaissance.
Notions : l’inconscient, la nature, la science, la technique, la vérité.
Repères : abstrait/concret ;  concept/image/métaphore ;  contingent/nécessaire ;  croire/savoir ;  

expliquer/comprendre ; idéal/réel ; objectif/subjectif ; origine/fondement ; 
principe/cause/fin ; transcendant/immanent ; vrai/probable/certain.

Auteurs : Descartes, Bacon, Hume, Galilée* ; Freud, Bachelard, Popper, Ricœur ; Einstein*, 
Heisenberg*, Kuhn* [* hors programme].

Méthodes d’enseignement

Cours magistral. Lectures et explication de textes. Projection de vidéo et débat. Exercices dirigés.

Évaluation

DS : essai philosophique (en préparation à la dissertation). Note : 20/20, coefficient 2.

| 2 |



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

Épistémologie et modèles de connaissance
Ce cours sur l’épistémologie et les modèles de connaissance s’inscrit dans la continuité de la première 
question  posée  par  Kant  dans  la Logique :  « Que  peut-on  savoir ? ».  Cette  question,  qui  structure 
l’ensemble de la réflexion critique sur la connaissance, vise à comprendre les limites et les possibilités  
du savoir humain.  L’histoire des idées nous montre que la science constitue un troisième moment 
décisif  dans le progrès de la pensée, après le mythe et la philosophie. Dans les sociétés archaïques, le 
mythe était la première forme de réponse aux grandes questions sur l’origine du monde et les forces  
invisibles qui le gouvernent. Puis, la philosophie est apparue en Grèce comme une rupture, introduisant  
la raison et l’argumentation pour expliquer la réalité. Mais c’est avec l’avènement de la science moderne, 
à partir de la Renaissance, que s’opère une révolution plus radicale encore : le savoir ne repose plus 
seulement sur  la  spéculation ou la  narration symbolique,  mais  sur  l’expérimentation,  la  vérification 
empirique et la construction de théories soumises à la critique rationnelle. 

Introduction à l’épistémologie et à la philosophie des sciences

L'épistémologie est la branche de la philosophie qui étudie la nature, les fondements, les méthodes et les 
limites  de  la  connaissance.  Elle  cherche  à  répondre  à  des  questions  telles  que :  Qu'est-ce  que 
connaître ?,  Comment  acquiert-on  des  connaissances ?,  Quels  sont  les  critères  qui  définissent  une 
connaissance  valide ?.  Étymologiquement,  le  terme provient  du grec  epistêmê ( πιστήμηἐ ),  qui  signifie 
« connaissance » ou « science », et  logos (λόγος),  qui renvoie à l'étude ou au discours rationnel. Ainsi, 
l'épistémologie désigne littéralement l'étude de la connaissance.

On  peut  distinguer  l'épistémologie  de  la  philosophie  des  sciences.  Si  l'épistémologie  concerne  la 
connaissance  en  général,  la  philosophie  des  sciences  se  concentre  spécifiquement  sur  l'analyse  des 
sciences en tant qu’activités humaines. Elle interroge les méthodes, la structure, le développement et les  
objectifs  des  sciences  particulières  (comme la  physique,  la  biologie  ou  les  sciences  humaines).  En 
d'autres termes, la philosophie des sciences est un champ plus spécialisé, tandis que l'épistémologie 
englobe toutes les formes de savoir, qu'elles soient scientifiques ou non.

La distinction entre l’épistémologie et la philosophie des sciences s’est rendue nécessaire au tournant  
des siècles XIXe et XXe, à une période où les sciences, en particulier les sciences naturelles et physiques, 
ont connu une forte spécialisation et une expansion rapide. À ce moment, la philosophie a dû adapter 
son approche pour faire face à des questions spécifiques soulevées par la méthode scientifique moderne 
et ses résultats. 

C’est au XIXe siècle,  avec le développement des sciences expérimentales,  en particulier grâce à des 
figures comme Auguste Comte et son  Cours de philosophie positive (1830-1842), que la réflexion sur les 
méthodes et les objectifs scientifiques devient plus formalisée. Le positivisme comtien posait déjà des 
bases pour une philosophie des sciences distincte de la métaphysique ou de l'épistémologie générale.  
Puis, au début du XXe siècle, la montée des sciences exactes (en particulier la physique) et les nouvelles 
révolutions  scientifiques,  comme  la  relativité  d’Einstein  et  la  mécanique  quantique,  ont  exigé  une 
réflexion plus fine sur les méthodes et les théories propres à chaque science. Les philosophes se sont  
ainsi penchés sur la manière dont les sciences produisent des connaissances, remettant en question le  
caractère absolu de la vérité scientifique et introduisant une réflexion sur la construction des théories.

| 3 |



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

La distinction entre épistémologie et philosophie des sciences s’est donc affirmée lorsque les sciences 
ont  évolué en tant  que disciplines autonomes et  que leur  méthodologie  est  devenue suffisamment 
complexe  pour  nécessiter  une  analyse  philosophique  propre.  À  ce  moment,  il  est  apparu  que  les 
questions générales de la théorie de la connaissance ne suffisaient plus à rendre compte des défis posés 
par la pratique scientifique moderne, marquant la nécessité d'une philosophie spécialisée des sciences.

La science – ou les sciences ?

La science est une entreprise humaine systématique qui vise à comprendre le monde naturel, humain, 
ou même abstrait en produisant des connaissances valides, vérifiables et objectives. Ces connaissances 
sont construites à travers des méthodes rigoureuses qui incluent l'observation, l'expérimentation, la 
modélisation et les raisonnements de type déductif  et inductif. La science se distingue par sa capacité à 
proposer des théories explicatives, des lois ou des modèles, et à mettre ces propositions à l’épreuve par  
l’expérience ou l’analyse rationnelle.

Un premier problème à résoudre concerne la détermination de l’objet de la connaissance scientifique. 
L'objet de la science peut varier et correspond à ce que la science particulière cherche à comprendre.  
Les sciences naturelles, par exemple, étudient les phénomènes physiques, biologiques ou chimiques,  
tandis que les sciences humaines examinent des aspects du comportement humain, des sociétés et des 
cultures.

Une  fois  l’objet  déterminé,  il  faut  mettre  en  place  une  démarche  méthodologique  rigoureuse,  qui 
comprend plusieurs étapes : 

1. Observation : recueillir des données sur des phénomènes observables.

2. Hypothèse : proposer une explication provisoire pour ces phénomènes.

3. Expérimentation : tester l’hypothèse par des expériences contrôlées ou des simulations.

4. Validation ou réfutation : vérifier si les résultats confirment ou infirment l'hypothèse.

5. Théorisation : construire des théories ou des lois à partir des hypothèses validées.

La  finalité  de  la  science  est  double :  elle  fournit  des  explications  sur  les  phénomènes  étudiés, 
comprendre leur  nature,  leurs  causes et  leurs  effets  (explication) ;  elle  développer des modèles  qui 
permettent de prévoir des événements ou comportements futurs (prédiction). Cela inclut la capacité à 
produire des applications techniques basées sur les découvertes scientifiques.

Les sciences exactes, les sciences expérimentales, les sciences humaines

Le  terme  « science  exacte »  renvoie  à  des  disciplines  comme  les  mathématiques,  la  logique  ou  la 
physique théorique, qui traitent des concepts abstraits et sont caractérisées par une rigueur formelle et 
une déduction logique. Les sciences exactes tendent vers des vérités universelles et des systèmes de 
règles ou de lois immuables (exemple : théorèmes mathématiques).

Les sciences expérimentales sont des sciences qui  reposent principalement sur l'expérimentation et  
l'observation pour tester des hypothèses. Elles incluent des domaines comme la physique, la chimie, la 
biologie, ou les sciences de la Terre. Leur méthode repose sur la vérification empirique des théories et  

| 4 |



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

l’utilisation d’expériences répétables. L'interaction avec le monde matériel est essentielle pour valider les 
propositions (exemple : la biologie moléculaire ou la physique des particules).

Les sciences humaines, telles que la sociologie, l'histoire, la psychologie, ou l'anthropologie, étudient des 
phénomènes liés à l'humain et à ses productions culturelles et sociales. Elles se distinguent des sciences 
exactes et expérimentales par la nature de leurs objets d'étude (conscience, comportements, structures 
sociales), qui sont souvent complexes, contextuels et soumis à interprétation. Les sciences humaines ont 
recours  à  des  méthodes  diverses,  comme  l'interprétation  (herméneutique),  l'enquête  qualitative  ou 
quantitative, et l'analyse critique. Elles visent à comprendre, plutôt qu'à prédire de façon déterministe, 
les phénomènes humains (exemple : la psychanalyse ou la sociologie). 

Cette différenciation entre les types de sciences reflète la diversité des objets et des méthodes, mais  
toutes partagent le même objectif  :  construire des connaissances fiables sur leur domaine respectif.  
Chaque type de science apporte une contribution essentielle à notre compréhension du monde et de  
nous-mêmes, bien que leurs approches méthodologiques et leurs finalités pratiques diffèrent.

Le rapport entre philosophie et science

Le rapport entre la philosophie et la science est à la fois ancien et complexe. Ces deux disciplines ont  
évolué  conjointement,  mais  avec  des  approches  et  des  finalités  distinctes.  La  science,  en  tant  que 
méthode empirique d'acquisition de connaissances sur le monde naturel et social, s'est progressivement 
différenciée de la philosophie, qui s’interroge de manière plus générale et abstraite sur la nature de la 
connaissance, de la réalité et de la vérité. Pourtant, la philosophie continue de jouer un rôle central dans 
l’analyse critique des fondements, des méthodes et des implications des sciences.

La question de la connaissance est au cœur de la réflexion philosophique. Elle concerne la capacité 
humaine à appréhender le monde et à en produire un savoir valide. Si la science fournit des réponses 
aux  questions  concernant  la  méthodes  et  les  modalité  de  la  connaissance  [le  « comment »]  par 
l'observation et l'expérimentation, la philosophie, en particulier l'épistémologie, s'interroge sur l’objet [le 
« quoi »] et les causes ou les finalités [le « pourquoi »] de la connaissance.

La  philosophie  questionne  les  fondements  de  ce  que  l'on  sait.  Elle  interroge  la  nature  de  la 
connaissance :  Est-ce  que  connaître  signifie  représenter  fidèlement  la  réalité  extérieure  (réalisme, 
matérialisme),  ou  bien  notre  connaissance  est-elle  toujours  limitée  par  nos  structures  mentales 
(idéalisme, kantisme) ? ; elle interroge aussi les sources de la connaissance : Est-elle acquise par les sens 
et l'expérience (empirisme) ou par la raison et la déduction logique (rationalisme). 

La philosophie questionne aussi les conditions et les limites de la connaissance, dans la mesure où elle  
explore  les  limites  de  la  connaissance  humaine,  en  interrogeant  ce  que  nous  pouvons  réellement 
comprendre du monde. Kant, par exemple, a montré que notre connaissance est structurée par des 
cadres a priori (temps, espace, causalité), ce qui limite notre accès à la réalité « en soi ».

Finalement, le rapport entre la philosophie et la science peut être pensé en termes de complémentarité 
et de critique. D’une part, la science fournit des résultats empiriques et des explications détaillées des 
phénomènes, tandis que la philosophie aide à clarifier les concepts, les méthodes et les implications de 
ces résultats. Par exemple, la mécanique quantique a bouleversé les concepts traditionnels de causalité,  
d’espace et de temps, obligeant les philosophes à redéfinir ces notions à la lumière des découvertes 

| 5 |



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

scientifiques.  D’autre  part,  la  philosophie  joue  un  rôle  critique  en  examinant  les  présupposés 
épistémologiques et ontologiques des théories scientifiques. Elle pose des questions que la science elle-
même ne traite pas directement, comme : Qu'est-ce qu'une loi scientifique ? Quelle est la nature des 
entités théoriques comme les atomes ou les forces ? La philosophie aide également à réfléchir aux 
implications éthiques des découvertes scientifiques, par exemple dans le domaine de la bioéthique ou de  
l’intelligence artificielle.

Qu’est-ce que la vérité scientifique ?

Une notion centrale dans le rapport entre science et philosophie est la notion de « vérité scientifique ». 
Si la science vise à produire des énoncés vrais sur le monde, la philosophie examine ce que signifie  
« vérité » dans ce contexte. La vérité scientifique n’est pas absolue ni définitive, mais est soumise à des  
révisions et à des falsifications au fur et à mesure que de nouvelles données et théories émergent. Au 
XXe siècle, Karl Popper a montré que la vérité scientifique repose non pas sur la vérification (prouver  
qu'une  hypothèse  est  vraie),  mais  sur  la  falsifiabilité  (l'aptitude  d'une  hypothèse  à  être  testée  et 
potentiellement réfutée). Une théorie scientifique n’est considérée comme valide que tant qu’elle n’est 
pas  falsifiée.  De  plus,  comme  Thomas  Kuhn  l’a  démontré,  la  vérité  scientifique  est  relative  aux 
paradigmes  dominants  de  chaque  époque.  Ce  qui  est  vrai  dans  un  paradigme  (par  exemple,  la  
mécanique classique newtonienne) peut être faux dans un autre (la relativité générale d’Einstein). La 
science progresse par des révolutions où des paradigmes se succèdent et redéfinissent les critères de  
vérité. Par ailleurs, certains philosophes des sciences, comme Paul Feyerabend, soutiennent que la vérité 
scientifique est partiellement une construction sociale, influencée par des facteurs culturels, historiques 
et institutionnels. Selon cette perspective, les théories scientifiques ne reflètent pas nécessairement la 
réalité objective, mais sont des modèles construits dans des contextes sociaux particuliers.

La notion de vérité et ses critères

La vérité est une notion fondamentale en philosophie et en épistémologie, désignant la conformité 
d'une idée, d'un énoncé ou d'une théorie avec la réalité ou avec un ensemble de critères rationnels.  
Différentes conceptions de la vérité ont été développées au cours de l'histoire de la pensée, ce qui  
permet de mieux définir la notions et de la conceptualiser : la vérité comme correspondance, comme 
cohérence, et comme consensus.

La  conception  classique  de  la  vérité,  qui  remonte  à  Aristote,  définit  la  vérité  comme  une 
correspondance entre un énoncé et la réalité. Un énoncé est vrai s'il reflète fidèlement l'état de fait qu'il 
décrit. Cette théorie est souvent appelée théorie de la correspondance. Par exemple : l’énoncé « la neige 
est blanche » est vrai si, dans la réalité, la neige est effectivement blanche. Ainsi, la vérité repose sur une 
relation objective entre le discours et le monde, c'est-à-dire une correspondance entre ce que nous 
affirmons et ce qui est réellement le cas. Cette conception rencontre des difficultés lorsqu'il s'agit de 
propositions abstraites (comme les vérités mathématiques), ou de propositions portant sur des entités  
non observables directement (par exemple, dans les théories scientifiques).

La théorie de la cohérence définit la vérité d'un énoncé en fonction de sa cohérence avec l'ensemble des  
autres  croyances  ou énoncés  déjà  admis  comme vrais  dans  un système de pensée.  Un énoncé est 
considéré comme vrai s'il s'intègre de manière cohérente et sans contradiction avec les autres énoncés 

| 6 |



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

du système. Par exemple, une théorie scientifique complexe, comme la relativité générale d'Einstein, est 
acceptée comme vraie non seulement parce qu’elle correspond à des observations, mais aussi parce 
qu’elle est cohérente avec d'autres principes de la physique. Dans cette conception, la vérité repose sur 
la logique interne du système de pensée et l'absence de contradictions entre les énoncés. Le principal 
reproche  à  cette  conception  est  qu'un  système cohérent  peut  être  en  contradiction  avec  la  réalité  
objective. Un ensemble de croyances cohérentes peut être totalement déconnecté du monde extérieur.

La théorie du consensus (ou vérité pragmatique) définit la vérité comme le résultat d'un accord collectif  
ou intersubjectif  entre les membres d'une communauté, généralement une communauté scientifique ou 
sociale. Cette conception met l’accent sur l’aspect social et pragmatique de la vérité : elle émerge du 
dialogue, de la confrontation des idées et des débats rationnels. Par exemple, une hypothèse scientifique  
est considérée comme vraie lorsqu’elle est acceptée par la communauté scientifique après des débats,  
des vérifications et des tests empiriques rigoureux. La vérité pragmatique repose sur la reconnaissance  
sociale  et  collective,  et  est  souvent  conçue  comme provisoire,  en  attente  d’un  consensus  toujours 
renouvelable à travers l’enquête. Cette conception de la vérité peut être critiquée pour son relativisme.  
Ce qui est accepté par une majorité ou une communauté à un moment donné peut ne pas être la vérité 
absolue, mais simplement une convention temporaire ou une vérité provisoire. L'accord peut refléter 
des biais sociaux, politiques ou culturels.

Chacune de ces conceptions de la vérité éclaire un aspect différent de ce que signifie "être vrai". La 
vérité comme correspondance insiste sur la relation entre les énoncés et la réalité objective, tandis que 
la vérité comme cohérence se concentre sur l'absence de contradictions dans un système d'énoncés.  
Enfin,  la  vérité  comme  consensus  met  l'accent  sur  l'accord  social  et  l'aspect  pragmatique  de  la 
construction du savoir. En fonction du domaine considéré (science, philosophie, morale, etc.), une ou 
plusieurs de ces théories peuvent être mobilisées pour définir et comprendre ce qu'est la vérité.

Il est aussi intéressant, dans le cadre de cette réflexion sur la science et sur la vérité, de préciser en quoi 
la vérité scientifique se distingue des autres formes de vérité (religieuse, artistique, morale). 

La vérité  scientifique est  fondée sur un ensemble de principes spécifiques :  du point de vue de la 
méthode, la science se fonde sur l'observation et l'expérimentation pour formuler des hypothèses, les 
tester et en déduire des théories. Cette méthode repose sur l'accumulation de preuves vérifiables par 
l'expérience ; une théorie scientifique doit pouvoir être soumise à des tests qui permettent de la réfuter. 
Comme l'a montré Karl Popper, la science progresse par élimination des théories fausses. Une vérité 
scientifique  est  donc  toujours  provisoire,  susceptible  d'être  remise  en  question  par  de  nouvelles 
découvertes.

La  vérité  scientifique  vise  à  être  objective,  c'est-à-dire  indépendante  des  croyances  ou  des  valeurs 
subjectives.  Elle  doit  pouvoir  être  vérifiée  par  d'autres  chercheurs,  et  les  expériences  doivent  être 
reproductibles. Contrairement à une vérité absolue, la vérité scientifique est souvent considérée comme 
provisoire et conditionnelle. Une théorie est jugée vraie tant qu'elle est compatible avec les observations 
disponibles et n’a pas été réfutée.

La vérité religieuse repose sur la foi, la révélation, et l'autorité des textes ou des traditions sacrées. Elle  
concerne les croyances métaphysiques et spirituelles sur la nature de l’existence, de Dieu, et des fins  
dernières. Elle repose sur la révélation divine ou sur l’expérience spirituelle et elle est transmise par une 
tradition ; validée par la foi et la reconnaissance au sein d'une communauté religieuse, elle ne nécessite 

| 7 |



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

pas de vérification empirique, car elle porte souvent sur des réalités transcendantales ou inaccessibles à  
l’expérience humaine ordinaire. La vérité religieuse ne cherche pas à expliquer le monde physique de la 
même manière  que la  science.  Cependant,  elle  peut  parfois  entrer  en conflit  avec des découvertes 
scientifiques lorsqu’elle aborde des questions sur l'origine de l'univers ou de la vie (par exemple, la 
théorie de l'évolution face aux récits créationnistes).

Dans le domaine de la morale, la vérité concerne les questions du bien et du mal, de la justice et de 
l’éthique. Contrairement à la vérité scientifique, elle n'est pas fondée sur l’observation empirique, mais 
sur des principes éthiques et des jugements de valeur. Les vérités morales reposent sur des valeurs, des 
normes sociales, et des principes éthiques qui peuvent provenir de la philosophie morale (comme chez 
Kant ou Aristote), de la religion, ou même des conventions sociales. Elles touchent aux questions de ce  
qu'il faut faire et comment il convient d'agir. Les vérités morales ne peuvent être déduites directement  
des faits scientifiques. Même si la science peut éclairer des questions morales (par exemple, en étudiant 
les conséquences de certaines actions sur le bien-être humain), elle ne peut pas à elle seule déterminer 
ce qui est moralement juste ou injuste. La célèbre distinction entre « être » et « devoir-être » montre 
qu’on ne peut pas dériver des normes morales simplement à partir des faits.

Enfin, l’expression artistique produit aussi des représentations qu’on peut associer à la vérité, mais il  
s’agit de vérités subjectives, qui ne correspondent pas à la réalité empirique mais révèlent plutôt une 
forme de vérité symbolique qui exprime la complexité émotionnelle de l’artiste. Elle est fondée sur 
l’interprétation et la créativité. Les œuvres d'art, que ce soit en peinture, musique, littérature ou cinéma, 
expriment des vérités personnelles ou universelles à travers la représentation symbolique, esthétique ou 
émotionnelle.  Contrairement à la science, l'art  n'est pas soumis à des critères de vérification ou de 
reproductibilité.  Il  explore  les  ambiguïtés  et  les  multiples  interprétations  de  la  réalité.  Les  deux 
domaines peuvent néanmoins se croiser, par exemple, lorsque l'art s'inspire de découvertes scientifiques 
ou en questionne les implications (comme dans l'art abstrait ou les œuvres de science-fiction).

| 8 |



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

I.1. La science moderne : théorie et expérience
La science moderne se distingue radicalement de la connaissance des Anciens sur plusieurs points,  
notamment dans sa relation à la théorie et à l'expérience, ainsi que dans son approche méthodologique.  
La révolution scientifique qui marque le passage à la science moderne se déroule dans un contexte 
historique et intellectuel spécifique, où de nouvelles idées émergent et remettent en cause les cadres 
traditionnels de la connaissance, notamment ceux d’Aristote.

Dans la pensée d'Aristote, la science est principalement une activité théorique visant à comprendre les 
causes premières et les principes fondamentaux du monde. Sa méthode repose sur la déduction logique 
(ex. : syllogisme) : Aristote privilégie l'emploi de la logique pour dériver des vérités à partir de principes 
généraux, supposés évidents. Il reconnaît aussi l’importance de l’observation, mais celle-ci joue un rôle 
secondaire. Elle est subordonnée à des principes théoriques préexistants. L'observation sert surtout à 
illustrer ou confirmer les idées philosophiques générales sur la nature, plutôt qu'à remettre en question 
ces  idées.  Aristote  conçoit  le  monde  comme  ordonné  selon  des  catégories  fixes  et  des  finalités  
naturelles,  ce  qui  donne  lieu  à  une  conception  téléologique  (c'est-à-dire  axée  sur  la  finalité  des  
phénomènes)  de  la  nature.  Pour  lui,  les  objets  naturels  tendent  vers  des  fins  prédéterminées.  Par 
exemple, la chute des corps vers le sol est expliquée par la nature terrestre de ces corps qui cherchent 
leur place naturelle.

[YouTube  |  La  chute  des  corps  expliquée  par  Étienne  Klein |  vidéo,  durée  6  minutes  36"  |  lien : 
https://www.youtube.com/watch?v=dlDWHIX-c5M]

La révolution scientifique moderne

La science moderne,  qui  émerge aux siècles XVIe et  XVIIe,  marque une rupture profonde avec la 
méthode aristotélicienne. Cette rupture se traduit par une refonte radicale des rapports entre la théorie  
et l'expérience, sous l'impulsion de penseurs comme Galileo Galilei (Galilée), Francis Bacon, Johannes 
Kepler, et plus tard Isaac Newton. Cette révolution scientifique se caractérise par plusieurs aspects,  
notamment le renversement entre les étapes de l’observation et du raisonnement.

Dans  la  science  moderne,  l’expérience  devient  centrale.  Contrairement  à  Aristote,  qui  subordonne 
l’expérience à la théorie, les penseurs modernes, comme Galilée et Bacon, insistent sur la nécessité de 
tester les hypothèses à travers des expériences rigoureuses. Galilée, par exemple, utilise des instruments 
comme  le  télescope  pour  observer  les  corps  célestes  et  tester  empiriquement  ses  théories  sur  le 
mouvement des objets. La science devient alors expérimentale, et non plus simplement théorique.   

Notamment,  Francis  Bacon  critique  la  méthode  aristotélicienne  pour  sa  dépendance  à  la  logique 
déductive et théorique. Il propose une méthode inductive, qui consiste à accumuler des observations 
particulières pour en tirer des principes généraux. Selon Bacon, c'est par l'expérimentation que la nature 
révèle ses lois, et non par la simple spéculation intellectuelle. Cette approche favorise la découverte de 
nouvelles connaissances par l’investigation empirique.

La science moderne se détourne ainsi de la téléologie aristotélicienne. Dans la physique de Newton, les 
corps se déplacent non pas en raison de leur finalité naturelle, mais parce qu’ils sont soumis à des  
forces. La recherche des causes finales est remplacée par la recherche des causes efficientes, c'est-à-dire  
des mécanismes par lesquels les phénomènes naturels se produisent. La science moderne cherche à  

| 9 |

https://www.youtube.com/watch?v=dlDWHIX-c5M


organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

comprendre  comment les choses se produisent,  plutôt que  pourquoi elles se produisent (au sens d’un 
« but » ou d’une « fin »).

Les  théories  scientifiques  modernes,  loin  d'être  des  vérités  absolues,  sont  considérées  comme des 
hypothèses qui doivent être testées par l’expérience. Ce principe est au cœur de la méthode scientifique 
moderne, qui repose sur une dialectique entre l'hypothèse (élaborée par la raison) et l'expérimentation 
(véritable mise à l’épreuve des hypothèses). Ainsi, contrairement à Aristote, la vérité scientifique est 
provisoire, sujette à modification en fonction des résultats des expériences et des observations futures.

Le contexte de la révolution scientifique

La révolution scientifique moderne ne se produit pas dans un vide, mais dans un contexte intellectuel,  
social et technologique particulier qui favorise l’émergence d’une nouvelle manière de penser la science. 
Le renouveau de la pensée durant la Renaissance, avec l'essor de l'humanisme, favorise un retour aux 
textes anciens (comme ceux d'Archimède et de Ptolémée) et une remise en cause des dogmes établis  
par la scolastique médiévale. Les penseurs de la Renaissance recherchent des méthodes nouvelles et plus 
fiables pour comprendre le monde.

L'invention de nouveaux outils scientifiques, tels que le télescope (Galilée) ou le microscope, permet 
d'observer des phénomènes invisibles à l'œil  nu et ouvre des horizons nouveaux pour la recherche 
scientifique. Ces outils facilitent le passage à une science expérimentale basée sur l’observation directe 
et précise du monde naturel.

La science moderne, notamment avec Galilée, entre en conflit avec les autorités religieuses, car elle  
remet en question certaines vérités traditionnelles, comme la cosmologie aristotélicienne et ptolémaïque 
(la Terre au centre de l’univers). La condamnation de Galilée par l'Église pour son soutien au système 
héliocentrique (Copernic) symbolise la tension entre la science moderne et les autorités religieuses de 
l’époque. Le développement de la science moderne est également lié à un climat général de remise en 
cause de l’autorité traditionnelle. Le protestantisme, par exemple, prône une approche plus directe et 
individuelle de la vérité religieuse, en rejetant les médiations hiérarchiques de l'Église. Cet esprit de  
réforme se reflète aussi dans la recherche d'une méthode scientifique plus rigoureuse et indépendante 
des autorités établies.

Francis Bacon : induction et expérimentation

Francis  Bacon  (1561-1626)  est  l'une  des  figures  clés  de  la  révolution  scientifique  moderne.  Il  est 
souvent considéré comme le fondateur de la méthode scientifique expérimentale,  en raison de son 
insistance sur la nécessité de partir de l’observation empirique et de rejeter les préjugés et les erreurs  
qui, selon lui, ont freiné le progrès de la connaissance. Sa contribution principale à la philosophie des 
sciences réside dans l’élaboration de la méthode inductive et dans sa critique des idoles, c'est-à-dire des  
préjugés qui faussent notre perception du monde. 

Bacon  se  positionne  contre  toute  forme  de  dogmatisme  philosophique,  en  particulier  celui  hérité 
d’Aristote, qu’il juge trop théorique et déconnecté de la réalité empirique. Sa méthode est également 
anti-dogmatique dans le sens où elle refuse de considérer les résultats scientifiques comme définitifs ou 
infaillibles. L’un des principes fondamentaux de la méthode scientifique baconienne est l’ouverture à la  
révision et à l'amélioration constantes. Pour Bacon, la science est un projet collectif  et progressiste. La 

| 10 |



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

connaissance  n’est  jamais  achevée ;  elle  se  construit  progressivement  à  travers  la  contribution  de 
nombreux  chercheurs  qui  testent,  critiquent  et  améliorent  les  théories.  Il  prône  une  accumulation 
systématique des  connaissances,  qui  doivent  être  partagées  et  discutées  au sein  de  la  communauté 
scientifique. La science n’est donc pas une simple quête de la vérité abstraite, mais doit être utile à  
l’humanité. Il rejette l’idée que la connaissance est une fin en soi ; elle doit plutôt servir à améliorer les  
conditions de vie des humains. Bacon célèbre ainsi la capacité de la science à « triompher de la nature 
en lui obéissant » pour en tirer des bénéfices pratiques, notamment dans les domaines de la médecine,  
de  l’agriculture,  et  de  la  technologie.  Cette  approche  pragmatique  de  la  connaissance  annonce  le 
développement des sciences appliquées.

Les quatre idoles

Dans le  Novum Organum (1620), Bacon identifie quatre types de préjugés ou d’idoles (les fantômes) qui 
empêchent les humains d’accéder à une connaissance véritable de la nature. Ces idoles sont des illusions 
de la pensée, des erreurs profondément enracinées dans l’esprit humain, et qui doivent être surmontées 
pour permettre une véritable enquête scientifique.

XXXVIII.  Non-seulement  les  fantômes et  les  notions  fausses  qui  ont  déjà  pris  pied  dans 
l’entendement humain, et y ont jeté de si profondes racines, obséderont tellement les esprits que la  
vérité aura peine à s’y faire jour ; mais, le passage une fois ouvert, ils accourront de nouveau dans 
la restauration des sciences, et feront encore obstacle, si les hommes ne sont bien avertis de s’en 
défier et de prendre contre eux toutes sortes de précautions.
XXXIX. Ces fantômes qui obsèdent l’esprit humain, nous avons cru devoir (pour nous faire mieux 
entendre) les distinguer par les quatre dénominations suivantes : la première espèce, ce sont les 
fantômes de race  ;  la seconde,  les fantômes de l’antre  ;  la troisième,  les fantômes de la place publique  ;  la 
quatrième, les fantômes de théâtre.

F. Bacon, Novum Organum, livre I [1620], tr. F. Riaux, Charpentier, 1843, p. 13.

Les fantômes de race, sont les idoles de la tribu [§ XLI], des erreurs qui proviennent de la nature humaine 
elle-même. Les êtres humains ont tendance à voir des régularités ou des modèles là où il n'y en a pas, et  
à  projeter  leurs  propres attentes  et  désirs  sur  le  monde.  Bacon critique ici  la  tendance humaine à  
généraliser  trop  rapidement  et  à  chercher  des  significations  là  où  il  n'y  a  que  des  phénomènes 
accidentels.

Les  fantômes de  l’antre,  ou idoles de la caverne [§ XLII],  sont les préjugés personnels,  provenant de 
l’éducation, de la culture ou des expériences individuelles. Bacon compare l’esprit de chaque individu à 
une caverne où la lumière de la vérité ne pénètre que de manière déformée. Chaque personne voit le  
monde à travers son propre prisme, ce qui biaise la compréhension des faits objectifs.

Les fantômes de la place publique sont les idoles du forum [§ XLIII], des erreurs qui proviennent du langage 
et des discours. Le langage, en particulier, peut créer des confusions et des malentendus en raison des 
imprécisions et des ambiguïtés dans les mots. Bacon met en garde contre les abus du langage qui nous  
amènent à croire en des distinctions et des concepts artificiels qui n'ont pas de base dans la réalité.

Les  fantômes  de  théâtre,  ou  idoles  du  théâtre  [§  XLIV],  sont  des  préjugés  hérités  des  systèmes 
philosophiques  ou  scientifiques  traditionnels,  qui  sont  acceptés  sans  critique,  comme des  dogmes. 
Bacon vise ici les philosophies comme celle d’Aristote, qui a dominé la pensée médiévale et qui repose 
sur des principes abstraits souvent éloignés de l’observation empirique.

| 11 |



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

En critiquant ces idoles, Bacon cherche à débarrasser l’esprit humain de ses préjugés pour le préparer à  
une enquête rigoureuse sur le monde naturel. Il souligne que la science doit se méfier de ces illusions et  
qu’elle ne peut progresser que si elle s’appuie sur une méthode expérimentale et empirique.

La méthode expérimentale

Au-delà de cette critique, la contribution de Bacon à la science concerne sa promotion de la méthode 
inductive. Contrairement à la méthode déductive d’Aristote, qui part de principes généraux pour en 
dériver des conclusions spécifiques, Bacon préconise une approche inductive, qui commence par des  
observations particulières pour en tirer des généralisations ou des lois. Pour Bacon, la science doit partir 
de  l'observation  minutieuse  des  phénomènes  particuliers.  En  accumulant  un  grand  nombre 
d’observations et en comparant les résultats, on peut alors dégager des lois générales. Cette méthode 
inductive permet d’aller du concret vers l’abstrait, en s’assurant que les théories sont fondées sur des  
faits empiriques. L'expérience est, pour Bacon, le cœur de la démarche scientifique. Contrairement à  
Aristote, qui se fiait à l’observation naturelle et à la spéculation théorique, Bacon propose de provoquer  
les phénomènes naturels par des expériences contrôlées. Cela permet de tester des hypothèses dans des  
conditions spécifiques, ce qui donne des résultats plus fiables que l'observation passive de la nature. 

Pour illustrer cette approche, Bacon propose ce qu'il appelle des « tables d’induction » [Novum Organum, 
livre II, §X-XIV]. Ces tables consistent à classer les faits en trois catégories : présence, proximité (ou 
absence) et degrés. La table de présence présente une liste de nombreux exemples où des phénomènes 
d'intérêt se produisent, par exemple de nombreux exemples de choses où nous avons de la chaleur.  
Bacon est  assez complet.  La table  de proximité  essentielle.  Pour discerner  la  véritable  cause de la  
chaleur, Bacon recherche des exemples de choses qui ressemblent à celles de la table de présence mais  
qui manquent de chaleur. Par exemple, la lumière de la lune (froide) est contrastée avec la lumière du 
soleil (chaude), ce qui est intéressant étant donné qu'il s'agit tous deux de corps célestes. La table de  
degrés ou de comparaison où des exemples sont présentés, montrant où la quantité de chaleur perçue 
varie en degré entre les choses. Cela est également utile pour discerner la véritable cause sous-jacente et 
la nature de la chaleur. À partir de ces observations, il devient possible de discerner des régularités ou 
des corrélations, et de formuler des théories qui sont ensuite mises à l'épreuve de l’expérience. Cette  
approche inductive marque une rupture avec les méthodes plus spéculatives du passé, en s'appuyant sur 
la répétition et la validation expérimentale.

X. Ainsi, le but de la véritable science étant désormais bien fixé, il faut passer aux préceptes, et cela 
sans troubler ni renverser l’ordre naturel.
Or les indications qui doivent nous diriger dans l’interprétation de la nature comprennent en tout 
deux parties. Le but de la première est de déduire ou extraire de l’expérience les axiomes, et celui  
de la seconde, de déduire et de faire dériver de ces axiomes de nouvelles expériences.
La  première  partie  se  subdivise  en  trois  autres,  qu’on  peut  regarder  comme trois  espèces  de 
services ; savoir : service pour les sens, service pour la mémoire, enfin service pour l’esprit ou la 
raison.
En effet, la première chose dont il faut se pourvoir, c’est une histoire naturelle et expérimentale  
d’un bon choix et assez complète ; ce qui est la vraie base de tout l’édifice, car il ne s’agit nullement 
ici d’imaginer et de deviner, mais de découvrir, de voir ce que la nature fait ou laisse faire.
Or les matériaux de l’histoire naturelle et expérimentale sont si variés et si épars que l'entendement, 
excessivement partagé et comme tiraillé en tout sens par cette multitude confuse d’objets, finira par 
s’y perdre,  si  on ne l’arrête,  pour ainsi  dire,  pour les faire comparaître devant lui  dans l’ordre 

| 12 |



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

convenable. Ainsi, il faut dresser des tables ou coordinations d’exemples disposées de telle manière 
que l’entendement puisse travailler dessus avec facilité.
Mais, ces tables fussent-elles très-bien rédigées, l’entendement abandonné à lui-même et opérant  
par son seul mouvement naturel n’en est pas moins incompétent et inhabile à la confection des  
axiomes, si l’on n’a soin de lui donner des directions et de l’appui. Ainsi, en troisième lieu, il faut  
faire usage de la vraie induction, qui est la clef  même de l'interprétation. Nous traiterons d’abord 
ce dernier sujet ; puis, en suivant l’ordre rétrograde, nous passerons aux autres parties.

F. Bacon, Novum Organum, livre II [1620], tr. F. Riaux, Charpentier, 1843, p. 92.

Ce passage du Novum Organum de Francis Bacon illustre sa vision méthodologique de la science et son 
approche inductive pour l’étude de la nature. Bacon commence par affirmer que le but de la véritable 
science est désormais bien défini, ce qui indique une intention claire de progresser dans l'acquisition de 
connaissances. Il souligne que cette démarche doit se faire sans troubler l'ordre naturel, ce qui suggère  
une approche respectueuse des phénomènes observés. 

Bacon divise les indications nécessaires pour l’interprétation de la nature en deux parties principales  : 
l’extraction d’axiomes à partir de l’expérience, cela signifie que l'on doit d'abord observer le monde et  
recueillir des données concrètes avant de formuler des principes généraux. L'observation est essentielle 
pour établir des lois ou des axiomes scientifiques ; la dérivation de nouvelles expériences à partir des 
axiomes, une fois que des axiomes sont établis, ceux-ci doivent être utilisés pour guider de nouvelles 
expériences  afin  de  produire  un  cycle  de  connaissance  où  l’observation  et  l’expérimentation  se 
nourrissent mutuellement.

Bacon  décompose  la  première  partie  (l'extraction  d'axiomes)  en  trois  services,  représentant  des 
approches différentes pour traiter l'information : l’observation et la collecte de données par les sens, 
considérés comme les outils de base pour l’exploration de la nature ; la nécessité de conserver et de 
classer  les  observations,  c’est  pourquoi  une  bonne  mémoire  est  essentielle  pour  relier  différentes 
observations et pour construire une base de connaissances ; l'analyse et à l'interprétation des données 
collectées, c’est-à-dire la phase où les idées commencent à être formées à partir des observations.

Finalement,  Bacon  insiste  sur  l’importance  de  créer  une  histoire  naturelle  et  expérimentale  bien 
documentée,  qui  sert  de  fondation  à  toute  recherche  scientifique.  Il  s'agit  de  rassembler  des 
observations  précises  et  fiables  sur  les  phénomènes  naturels,  plutôt  que  de  s'appuyer  sur  des 
conjectures ou des spéculations. Cette histoire naturelle est considérée comme la « vraie base de tout 
l’édifice » scientifique. En même temps, Bacon met en garde contre le risque que l’entendement humain 
se  perde  dans  la  multitude  d’observations  possibles.  Il  souligne  que  les  matériaux  d’une  histoire 
naturelle sont variés et épars, ce qui peut provoquer une confusion. Pour éviter cela, il est nécessaire  
d'organiser les données sous forme de « tables ou de coordinations d’exemples », permettant ainsi à 
l'esprit de travailler efficacement. Toutefois, même avec des tables bien rédigées, l'entendement humain 
reste limité s'il n'est pas guidé. C'est là que la vraie induction entre en jeu. L'induction est le processus 
par lequel des généralisations sont dérivées à partir d'observations spécifiques. Pour Bacon, l'induction 
est  essentielle  pour  interpréter  correctement  les  données  et  pour  établir  des  axiomes  valables.  Il  
annonce  qu'il  traitera  d'abord  ce  sujet  de  l'induction  avant  de  revenir  aux  autres  parties  de  sa 
méthodologie.

| 13 |



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

La mathématisation du réel  : de Galilée à Newton

L'un des apports majeurs de Galilée et de Newton est l'idée que les phénomènes naturels peuvent être  
décrits à travers des lois mathématiques. Là où Aristote décrivait le monde en termes qualitatifs (chaud, 
froid, lourd, léger), la science moderne le décrit de manière quantitative (forces, vitesses, trajectoires).  
Galilée  affirme  que  la  « nature  est  écrite  en  langage  mathématique »,  et  Newton  montre  que  des 
principes universels, comme la loi de la gravitation, peuvent expliquer aussi bien la chute des corps sur  
Terre que le mouvement des planètes.

L’approche mathématique introduite par Galilée et Newton marque une rupture épistémologique. Là 
où Aristote et les philosophes médiévaux voyaient le monde comme un ensemble de phénomènes régis 
par  des  qualités  intrinsèques  et  des  finalités  naturelles,  la  science  moderne  introduit  l'idée  que  les 
phénomènes  peuvent  être  expliqués  par  des  causes  efficientes  exprimées  sous  forme  de  lois 
mathématiques. La finalité naturelle, omniprésente chez Aristote, est écartée au profit d'une explication 
mécanique des phénomènes. Ainsi, pour comprendre la chute d’un objet, il ne s’agit plus de rechercher 
sa cause finale (pourquoi il tombe, quel est son but), mais de mesurer la force qui s'exerce sur lui et la 
vitesse avec laquelle il tombe. Le monde devient un ensemble d’interactions entre forces mesurables, et  
le rôle du scientifique est de découvrir les lois qui gouvernent ces interactions.

La mathématisation du réel permet non seulement de décrire les phénomènes, mais aussi de les prévoir.  
Grâce aux lois formulées par Newton, les scientifiques peuvent prédire avec une grande précision des  
événements futurs,  comme le mouvement des planètes ou la  trajectoire d’un projectile.  Le modèle 
mathématique de la science moderne devient ainsi un outil prédictif  d’une puissance inédite, capable 
d’expliquer et d’anticiper des phénomènes naturels de manière précise et vérifiable.

Pour Galilée et Newton, la compréhension véritable du monde passe donc par la quantification des 
phénomènes. La capacité à décrire les mouvements des corps célestes, des objets en chute libre ou des 
forces  gravitationnelles  à  travers  des  équations  montre  que  la  nature  suit  un  ordre  rationnel  et 
intelligible. En ce sens, la science devient une quête de structures cachées derrière les phénomènes  
visibles,  où  l’univers  tout  entier  est  perçu  comme une  grande  machine  régie  par  des  lois  fixes  et 
calculables.

Galilée     : le langage mathématique de la nature  

Galilée  (1564-1642)  est  l’un  des  premiers  à  formuler  l’idée  que  la  nature  est  « écrite  en  langage 
mathématique ». Pour lui, le monde physique ne peut être compris qu’à travers les lois de la géométrie 
et  de la  mécanique.  En s’éloignant de la  spéculation qualitative,  Galilée introduit  la  notion que les 
phénomènes naturels peuvent être mesurés et modélisés à l’aide d’équations. Dans le Discours concernant  
deux sciences nouvelles (1638), il étudie le mouvement des objets et montre que la chute des corps n’est pas  
due  à  leur  nature  lourde,  comme  le  croyait  Aristote,  mais  qu’elle  obéit  à  une  loi  universelle  de  
l'accélération. Il démonte ainsi l'idée aristotélicienne selon laquelle des objets plus lourds tombent plus 
vite que les plus légers, et montre, à travers des expériences précises (comme la chute des sphères  
depuis la tour de Pise), que l'accélération des corps en chute libre est constante et indépendante de leur 
poids. De plus, Galilée introduit la notion de « référentiel inertiel » et pose les bases de la mécanique 
classique en affirmant que les lois du mouvement sont les mêmes dans un système en mouvement 
uniforme que dans un système au repos, ce qui constitue le fondement du principe de la « relativité 
galiléenne ». Cela marque une rupture avec la physique d’Aristote, pour qui le mouvement naturel des 

| 14 |



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

objets était lié à des lieux spécifiques dans l’univers. La quantification précise du mouvement, de la  
vitesse et de l'accélération ouvre la voie à une mathématisation du monde physique.

La philosophie est écrite dans cet immense livre qui se tient toujours ouvert devant nos yeux, je 
veux dire l'Univers, mais on ne peut le comprendre si l'on ne s'applique d'abord à en comprendre 
la  langue  et  à  connaître  les  caractères  avec  lesquels  il  est  écrit.  Il  est  écrit  dans  la  langue 
mathématique et ses caractères sont des triangles, des cercles et autres figures géométriques, sans le 
moyen desquels  il  est  humainement  impossible  d'en comprendre  un mot.  Sans  eux,  c'est  une 
errance vaine dans un labyrinthe obscur.

Galileo Galilei, L’Essayeur [1623], tr. C. Chauviré, Paris, Les Belles Lettres, 1980, p. 141

Pour Galilée, l'univers est comme un immense livre ouvert qui contient des vérités profondes sur la  
nature et le fonctionnement du monde. Galilée compare l'univers à un livre qui est toujours ouvert  
devant nous. Cette métaphore suggère que la réalité physique est accessible à ceux qui cherchent à la  
comprendre.  Cependant,  pour  en  saisir  le  sens,  il  faut  plus  que  de  simples  observations  ou  des 
spéculations : il faut un effort intellectuel et une méthode appropriée. L'univers, avec ses lois et ses 
phénomènes, est une source de connaissance infinie, mais elle ne se révèle qu'à ceux qui se donnent la 
peine d'en percer les secrets.

Galilée affirme que l'univers est écrit dans la « langue mathématique ». Cela signifie que les lois et les 
principes  qui  régissent  le  monde naturel  peuvent  être  exprimés par  des  équations  et  des  concepts 
mathématiques. Les mathématiques ne sont pas simplement un outil parmi d'autres, mais le langage 
fondamental de la nature. Galilée, préfigurant les travaux de scientifiques ultérieurs, insiste sur l'idée que 
la science moderne repose sur une compréhension mathématique des phénomènes. En ce sens, les  
« caractères » mentionnés par Galilée se réfèrent aux formes géométriques – triangles, cercles, et autres 
figures – qui sont essentielles pour traduire les relations et les propriétés des objets dans le monde. Par  
exemple, la description d'un mouvement peut nécessiter l'utilisation de la géométrie pour visualiser les 
trajectoires ou pour comprendre les forces en jeu. Ces figures géométriques sont des symboles qui, une  
fois maîtrisés, permettent de naviguer à travers les lois de la nature.

Galilée  met  en  avant  le  fait  qu’il  est  humainement  impossible  de  comprendre  l'univers  sans  les 
mathématiques.  Cela  implique  que  la  simple  observation  sensorielle  ou  la  pensée  philosophique 
abstraite ne suffisent pas ; il faut appliquer une méthode rigoureuse qui utilise les mathématiques pour 
déchiffrer le « texte » de l’univers. Sans cette approche, toute tentative de comprendre les phénomènes 
naturels serait « une errance vaine dans un labyrinthe obscur ». Cette image évoque le désespoir d'une 
quête de connaissance qui échoue faute de méthode appropriée.

Newton     : les lois universelles de la nature  

L’œuvre  de  Isaac  Newton  (1643-1727)  parachève  cette  révolution  en  offrant  une  synthèse 
mathématique  des  phénomènes  physiques  à  travers  ses  trois  lois  du  mouvement  et  sa  loi  de  la  
gravitation  universelle.  Dans  son  traité  Philosophiæ  Naturalis  Principia  Mathematica (1687),  Newton 
propose une vision cohérente et unifiée du monde naturel, dans laquelle les mêmes lois s'appliquent 
partout, que ce soit à la chute d’une pomme sur Terre ou au mouvement des planètes dans le ciel.

Pour Newton, la gravitation est une force qui agit entre deux corps en fonction de leurs masses et de la 
distance  qui  les  sépare,  et  cette  force  peut  être  décrite  par  une  équation  mathématique  simple  et  

| 15 |



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

universelle. Cela représente un saut conceptuel immense : au lieu d’attribuer des mouvements célestes à 
des sphères parfaites ou à des substances divines, Newton explique que la même loi régit les objets 
terrestres et célestes. Cette universalité des lois de la physique est un des fondements de la science 
moderne.

Les trois lois du mouvement de Newton, qui régissent l’inertie, l’accélération sous l’effet d'une force, et  
l’action-réaction,  sont  également  des  formulations  mathématiques  qui  permettent  de  décrire  et  de 
prévoir avec précision le comportement de tout objet en mouvement. Par exemple, sa deuxième loi  
(force  égale  à  la  masse  multipliée  par  l’accélération)  fournit  un  cadre  général  pour  comprendre  
comment les forces appliquées à un objet affectent son mouvement, et son concept d'inertie généralise 
les idées déjà esquissées par Galilée.

| 16 |



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

I.2. La science contemporaine : paradigmes et progrès scientifique
L'épistémologie contemporaine se caractérise par une réflexion critique sur les méthodes et les objets 
de  la  connaissance  scientifiques.  Elle  ne  se  contente  plus  de  définir  ce  qu’est  une  connaissance 
scientifique  valide,  mais  s'intéresse  également  aux  dynamiques  qui  régissent  le  développement  des 
sciences, aux obstacles qui peuvent freiner ce progrès, et aux révolutions intellectuelles qui modifient  
profondément  les  cadres  de  pensée.  En  s'éloignant  du  positivisme  traditionnel  qui  dominait  les 
approches précédentes, elle interroge la nature des paradigmes scientifiques, la possibilité de vérifier les 
théories, et les liens complexes entre la science et la technique.

C’est dans le contexte de la révolution industrielle et des grandes avancées scientifiques du XIX e siècle 
que s’est développé le positivisme. Le succès des sciences naturelles, comme la physique et la biologie, a 
inspiré l'idée que l'on pouvait appliquer les mêmes méthodes d'observation et d'expérimentation aux 
sciences  humaines  pour  atteindre  un  savoir  objectif.  Le  positivisme  est  ainsi  une  réponse  au 
rationalisme  abstrait  des  Lumières  et  à  la  métaphysique  spéculative  de  l'époque  romantique,  qui  
s'intéressaient davantage aux principes universels et aux idées a priori qu'aux faits concrets.

Contexte historique : le positivisme

Le  positivisme  est  une  doctrine  philosophique  développée  au  XIXe siècle  qui  affirme  que  la 
connaissance authentique repose exclusivement sur les  faits  observables et  les  données empiriques. 
Selon cette approche, les spéculations métaphysiques ou religieuses n'ont pas de valeur cognitive, car 
elles ne peuvent pas être vérifiées par l'expérience. Le positivisme repose sur plusieurs principes : la 
connaissance doit se fonder sur des faits observables et vérifiables, seules les données empiriques sont 
considérées comme valides ; les spéculations qui ne peuvent pas être confirmées par l'expérience sont 
considérées comme inutiles pour le progrès de la connaissance (rejet  de la métaphysique) ;  il  n'y a 
qu'une seule méthode valable pour toutes les sciences, qu'elles soient naturelles ou humaines, et cette 
méthode est celle de la science empirique ; le positivisme envisage l'évolution des sciences comme un 
processus  cumulatif  et  linéaire  où  chaque  découverte  s'ajoute  aux  précédentes  pour  former  un 
ensemble de connaissances de plus en plus complet et précis.

Le positivisme a influencé la manière dont on pense la validité et la nature du savoir scientifique. Il a 
donné naissance à l'idée selon laquelle la science est une accumulation continue de faits et de lois : 
l’épistémologie positiviste se caractérise par la croyance en une objectivité absolue de la connaissance 
scientifique, une foi dans les capacités de la science à répondre à toutes les questions rationnelles, et une 
nette  séparation  entre  les  faits  et  les  valeurs.  Cependant,  pendant  le  XXe siècle,  l’épistémologie 
philosophique  a  souligné  les  limites  du  positivisme  en  montrant  que  le  processus  de  découverte  
scientifique  est  également  influencé  par  des  facteurs  sociaux,  historiques  et  culturels.  De  plus,  
l’exaltation de la  science conduit  à  des dérives  scientistes,  où la  science est  perçue non seulement  
comme le  modèle  ultime  de  la  connaissance,  mais  aussi  comme la  solution  à  tous  les  problèmes 
humains. Cette vision a souvent négligé les dimensions éthiques et philosophiques de la connaissance.

| 17 |



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

Auguste Comte

Dans le Cours de philosophie positive Auguste Comte soutient que les connaissances humaines progressent 
en passant par trois stades : théologique, métaphysique, et enfin scientifique, ce dernier étant marqué 
par  une  approche  rigoureusement  empirique  et  expérimentale.  Pour  Comte,  la  science  devait  se 
concentrer sur les faits observables, en excluant toute spéculation métaphysique, et progresser vers une 
unification des connaissances. Considéré comme le fondateur du positivisme, Comte conçoit le progrès 
des  connaissances  comme un processus  qui  est  régit  par  une  « loi  des  trois  états »,  selon laquelle 
l'humanité progresse intellectuellement à travers trois stades successifs : 

• L'état  théologique :  les  phénomènes naturels  sont  expliqués par  des forces surnaturelles  ou 
divines.

• L'état métaphysique : les forces abstraites et les entités immatérielles remplacent les dieux dans 
les explications des phénomènes.

• L'état positif :  les explications reposent sur l'observation empirique et la formulation de lois 
scientifiques, laissant de côté toute spéculation sur les causes ultimes.

Pour Comte, la science est le stade ultime du développement intellectuel humain, et elle est appelée à  
remplacer la théologie et la métaphysique dans la recherche de la vérité. Il voyait également dans la  
sociologie,  qu'il  appelait  l »physique sociale »,  une science capable  d'unifier  les  connaissances  et  de 
résoudre les problèmes sociaux grâce à une approche scientifique.

Les enjeux du progrès scientifique et technique 

Les enjeux du progrès scientifique et technique dépassent largement le cadre des seules découvertes et  
applications pratiques. En effet, ce progrès s'accompagne d'une interrogation essentielle : peut-il être 
dissocié du progrès moral ? Autrement dit,  les avancées scientifiques et technologiques peuvent-elle 
faire abstraction d’une amélioration des valeurs et des comportements humains ? L'histoire a montré 
que les progrès de la science, bien qu'ils aient transformé la société et amélioré les conditions de vie,  
n'ont pas toujours été accompagnés d'une amélioration de la justice, de la solidarité ou du respect de la  
dignité humaine. Par exemple, les découvertes dans le domaine de la physique ont permis des avancées 
telles  que  l'électricité  et  les  technologies  de  l'information,  mais  ont  également  conduit  au 
développement d'armes de destruction massive.

La  distinction  entre  progrès  scientifique  et  progrès  moral  soulève  la  question  de  la  responsabilité 
éthique des chercheurs et des ingénieurs. Si la science se veut une entreprise de quête de la vérité, elle 
n’est pas nécessairement guidée par des valeurs morales. Les applications de la recherche scientifique 
peuvent, par conséquent, être utilisées à des fins bénéfiques ou nuisibles, selon les choix faits par les  
sociétés.  Par  exemple,  les  manipulations  génétiques  offrent  des  perspectives  révolutionnaires  en 
médecine,  mais  elles  posent également des questions éthiques complexes concernant les  limites de 
l'intervention humaine sur le vivant.

Ce questionnement concerne aussi  la  relation entre  la  science et  la  technique qui  est  complexe et  
ambivalente.  La  science  repose  souvent  sur  les  avancées  technologiques  pour  développer  des 
instruments de plus en plus performants. À titre d'exemple, les progrès en astronomie dépendent des 
technologies  des  télescopes  et  des  satellites,  tandis  que  la  médecine  s'appuie  sur  des  équipements 

| 18 |



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

sophistiqués pour diagnostiquer et traiter les maladies. De ce point de vue, la technique semble être une  
condition du développement scientifique.  Toutefois,  il  est  également vrai  que la science produit  de 
nouvelles connaissances qui, à leur tour, nourrissent l'innovation technologique, comme c'est le cas avec 
les technologies de l'information et les sciences de l'ingénieur.

La capacité à distinguer les objectifs scientifiques des finalités technologiques est également un enjeu 
crucial.  Alors que la science vise à comprendre le monde par la découverte de principes et de lois  
universels, la technique se concentre sur l'application pratique de ces connaissances pour résoudre des 
problèmes concrets. Cette différence de finalité explique en partie pourquoi le progrès technique ne 
garantit  pas  le  progrès  moral :  les  solutions  techniques  sont  souvent  évaluées  en  termes  de  leur 
efficacité, alors que les considérations éthiques nécessitent un jugement sur les conséquences pour le  
bien-être humain et la préservation de la planète.

Finalement, la question est de savoir si le progrès scientifique et technique contribue au progrès global 
de  l'humanité,  une  question  qui  appelle  à  repenser  les  liens  entre  ces  trois  formes  de  progrès : 
scientifique, technique et moral. Cela pose la nécessité d'une réflexion éthique et philosophique sur les 
orientations à donner aux recherches scientifiques, sur la régulation des innovations technologiques et  
sur les valeurs que la société souhaite promouvoir. Il est donc essentiel de reconnaître que le progrès ne  
peut être réduit à la seule accumulation de connaissances et d'innovations, mais qu'il doit également 
intégrer un débat éthique sur la finalité et les conséquences des découvertes.

Ce qui ralentit le progrès scientifique : les obstacles épistémologiques

Dans La formation de l'esprit scientifique, Gaston Bachelard explique que le progrès scientifique ne suit pas 
une trajectoire linéaire, mais qu'il est souvent entravé par des obstacles épistémologiques, c’est-à-dire 
des  éléments  dans  les  connaissances  antérieures  qui  bloquent  l’émergence  de  nouvelles  idées.  Ces 
obstacles peuvent être des croyances, des concepts dépassés ou des habitudes de pensée qui entravent le 
développement  de  théories  plus  avancées.  Pour  Bachelard,  la  science  progresse  par  une  série  de 
ruptures épistémologiques qui  permettent de dépasser les  anciennes conceptions et  d'introduire de 
nouveaux paradigmes.

Les obstacles épistémologiques désignent les freins ou résistances à l'évolution de la pensée scientifique 
qui proviennent des connaissances antérieures, des croyances, ou des schémas intellectuels habituels. 
Ces obstacles ne sont pas seulement des erreurs ou des manques d'information, mais plutôt des façons 
de penser ancrées dans les esprits, qui semblent logiques et naturelles mais qui limitent l'accès à des  
idées plus avancées.  Pour Bachelard,  ces obstacles constituent des murs épistémologiques qu'il  faut 
briser  pour  atteindre  une  compréhension  plus  approfondie  des  phénomènes.  Les  obstacles 
épistémologiques peuvent prendre diverses formes, notamment :

• Les  préjugés  culturels  ou  sociaux :  certaines  idées  héritées  de  la  tradition  ou  de  la  culture 
dominante peuvent influencer la façon dont les phénomènes scientifiques sont interprétés. Par 
exemple, l'idée aristotélicienne selon laquelle les corps lourds tombent plus vite que les corps 
légers a été largement acceptée jusqu'à ce que Galilée démontre expérimentalement le contraire.

• Les concepts scientifiques dépassés : les théories qui ont dominé une époque donnée peuvent 
être difficilement remises en question, même lorsque des anomalies ou de nouvelles données 
viennent  contredire  ces  théories.  Par  exemple,  le  passage  de  la  physique  newtonienne  à  la 

| 19 |



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

relativité  d'Einstein  a  nécessité  de  surmonter  l'obstacle  de  la  croyance  en  l'absolutisme  de 
l'espace et du temps.

• Les habitudes de pensée : les méthodes ou cadres de raisonnement qui ont réussi dans le passé 
peuvent devenir des freins lorsqu'ils sont utilisés de manière rigide. L'inertie cognitive, ou la 
tendance à penser de manière linéaire et à reproduire des schémas de pensée existants, empêche  
de percevoir les phénomènes sous un nouvel angle.

Pour Bachelard, le progrès scientifique ne se réalise pas par une simple accumulation de connaissances,  
mais par une série de ruptures épistémologiques qui viennent bouleverser les paradigmes établis. Une 
rupture épistémologique correspond à un changement radical dans la manière de concevoir un domaine 
scientifique,  souvent  à  la  suite  de  la  reconnaissance  d'un  obstacle  épistémologique  et  de  son 
dépassement. La science progresse ainsi par « sauts » plutôt que de manière continue, chaque rupture 
ouvrant la voie à de nouvelles théories et à des méthodes plus adaptées. Des exemples célèbres de 
ruptures épistémologiques incluent :

• La révolution copernicienne : le passage du modèle géocentrique au modèle héliocentrique de 
l'univers a brisé l'obstacle de la croyance en une Terre fixe au centre du cosmos. Ce changement 
a transformé non seulement l'astronomie,  mais aussi  la  manière de comprendre la place de 
l'humanité dans l'univers.

• La théorie de l'évolution de Darwin :  elle  a  remis en question l'idée fixiste des espèces,  un 
obstacle  épistémologique qui  s'opposait  à  l'idée  d'un changement  graduel  des  êtres  vivants. 
Cette rupture a permis de concevoir la biologie sur des bases dynamiques.

• La  relativité  restreinte  et  générale  d'Einstein :  en  remettant  en  cause  les  notions  absolues 
d'espace et de temps, Einstein a permis de surmonter les limites de la mécanique classique et de  
développer une compréhension plus complète des phénomènes gravitationnels.

La notion d'obstacle épistémologique invite à repenser le dynamisme du savoir scientifique : au lieu de 
le voir comme une accumulation de vérités, il apparaît comme un processus de rectification continuelle 
où les théories sont révisées,  corrigées,  voire remplacées.  L’approche de Bachelard met en lumière 
l'importance  de  l'esprit  critique  et  de  la  capacité  à  remettre  en  question les  certitudes  établies.  La 
progression de la science nécessite de reconnaître et de surmonter les obstacles qui se dressent sur son 
chemin, en adoptant une attitude d'ouverture et de réévaluation permanente des connaissances. Les 
obstacles épistémologiques montrent aussi que le développement scientifique est conditionné par un 
contexte historique et social : les avancées dépendent non seulement des découvertes individuelles mais 
aussi de la capacité collective à accepter le changement, à contester les idées reçues, et à réformer les 
méthodes de pensée. Ainsi, pour Bachelard, le progrès scientifique exige un travail constant de réflexion 
critique, d'innovation conceptuelle, et de lutte contre les inerties intellectuelles.

La vérification des connaissances : Popper et le falsificationnisme

Pour  Karl  Popper,  l'un  des  plus  grands  défis  de  l'épistémologie  est  de  distinguer  les  théories 
scientifiques des théories  non-scientifiques.  Dans  La logique  de  la  découverte  scientifique  [1934],  Popper 
propose  le  critère  de  falsifiabilité  comme marqueur  essentiel  de  la  scientificité.  Selon Popper,  une 

| 20 |



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

théorie  n'est  scientifique  que  si  elle  est  formulée  de  telle  manière  qu'elle  puisse  être  testée 
empiriquement et potentiellement réfutée par l'expérience. 

Popper  introduit  la  falsifiabilité  pour  répondre  au  problème du  critère  de  démarcation :  comment 
distinguer  les  propositions  scientifiques  des  propositions  métaphysiques,  pseudoscientifiques  ou 
philosophiques ?  Il  critique  les  courants  comme  le  positivisme  logique,  qui  cherchait  à  établir  la  
scientificité sur la base de la vérifiabilité empirique des énoncés. Popper soutient qu'une approche par 
vérification est inadéquate, car il est toujours possible de trouver des observations compatibles avec une  
théorie donnée. Par conséquent, la vérification ne garantit pas la validité d'une théorie, et il faut plutôt 
rechercher des situations dans lesquelles une théorie peut être mise à l'épreuve de façon stricte. Ainsi,  
selon Popper : « Une théorie est scientifique dans la mesure où elle expose des prédictions qui peuvent 
être réfutées par l'expérience. Il n'y a pas de confirmation définitive, mais seulement des corroborations 
temporaires » (*The Logic of  Scientific Discovery*, 1934). 

Pour  Popper,  la  falsification  consiste  à  soumettre  les  théories  à  des  tests  rigoureux  en  cherchant 
activement des contre-exemples ou des anomalies qui pourraient les réfuter.  Lorsqu'une théorie est 
falsifiée par une expérience, elle doit être abandonnée ou révisée, et une nouvelle théorie, mieux adaptée 
aux observations, doit être élaborée. Cette démarche, selon lui, est à la base du progrès scientifique, qui 
se fait par un processus de réfutation continue : les théories se succèdent en devenant progressivement 
plus robustes et plus proches de la réalité. Dans Conjectures and Refutations [1963], Popper affirme : « La 
science ne progresse pas en accumulant des vérités, mais en remplaçant des erreurs par des conjectures 
mieux corroborées ».

L’approche proposée par Popper a profondément influencé la philosophie des sciences en insistant sur 
le caractère provisoire et révisable du savoir scientifique. Popper reconnaît d'ailleurs lui-même dans ses 
écrits ultérieurs que la falsification n'est pas toujours définitive, car les scientifiques peuvent choisir de 
protéger une théorie contre une falsification en révisant les hypothèses auxiliaires ou les conditions 
expérimentales. Malgré cela, il demeure convaincu que l'attitude critique et l'esprit de falsification sont  
essentiels  pour  un  véritable  progrès  scientifique,  car  ils  encouragent  la  remise  en  question  et  
l'amélioration constante des théories.

Le falsificationnisme constitue ainsi  une réponse à l'idée que le savoir scientifique est cumulatif  et 
fournit une vision dynamique du progrès scientifique : la science avance en se corrigeant elle-même, par 
l'élimination systématique des erreurs et l'introduction de théories plus fiables et plus précises. Pour  
Popperle  progrès  scientifique  repose  sur  la  falsifiabilité  des  théories.  Contrairement  à  l'idée  selon 
laquelle  la  science  procède  par  vérification,  Popper  soutient  qu'une  théorie  est  scientifique  si  et 
seulement si elle peut être mise à l'épreuve par des expériences susceptibles de la réfuter. La science  
progresse donc par un processus de falsification et de réfutation, où les théories sont continuellement 
testées et  remplacées par des théories plus robustes lorsque de nouvelles données contredisent les  
précédentes.

La notion de paradigme et les révolutions scientifiques

Dans La Structure des révolutions scientifiques [1962], Thomas Kuhn propose une nouvelle vision du progrès 
scientifique, fondée sur le concept de paradigme. Pour Kuhn, un paradigme correspond à un ensemble 
de théories, méthodes, et pratiques partagées par une communauté scientifique, formant une vision du 

| 21 |



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

monde commune et guidant la recherche au sein d'une discipline. Il ne se limite pas aux théories elles-
mêmes, mais inclut également les normes et les valeurs qui orientent les activités scientifiques, comme 
les questions jugées pertinentes, les méthodes employées, et les critères pour évaluer les résultats.

Kuhn  distingue  deux  phases  dans  l'évolution  des  sciences :  la  science  normale  et  les  révolutions 
scientifiques. La science normale correspond aux périodes durant lesquelles les chercheurs travaillent à 
l'intérieur  d'un  paradigme dominant,  résolvant  des  énigmes  ou  des  problèmes  scientifiques  que  le 
paradigme détermine. Les scientifiques, plutôt que de remettre en cause les fondements du paradigme,  
tentent  de résoudre les  anomalies  (phénomènes inexpliqués ou résultats  inattendus)  en ajustant  les 
théories existantes. 

Cependant, lorsque les anomalies s'accumulent et que le paradigme ne parvient plus à les résoudre, une  
crise éclate, ouvrant la voie à une révolution scientifique. Pendant ces périodes de crise, les fondements 
du  paradigme sont  remis  en  question,  et  de  nouvelles  théories  sont  proposées  pour  expliquer  les 
anomalies. La résolution de la crise entraîne souvent l'adoption d'un nouveau paradigme, qui remplace 
l'ancien en introduisant un changement radical dans les concepts fondamentaux de la discipline. Ce 
processus est ce que Kuhn appelle un changement de paradigme.

Le  passage  d'un paradigme à  un autre  n'est  pas  simplement  une  révision progressive  des  théories 
existantes, mais un changement profond et discontinu dans la manière de comprendre le monde. Par 
exemple,  le  passage  de  la  physique  aristotélicienne  à  la  physique  newtonienne,  ou  de  la  physique 
classique à la  physique relativiste et  puis  quantique,  a  radicalement transformé les notions de base 
comme le mouvement, l'espace, le temps, et l'énergie. Ces changements de paradigmes impliquent des 
ruptures  épistémologiques,  selon  lesquelles  les  concepts,  les  questions  et  les  méthodes  de  l'ancien 
paradigme ne sont plus pertinents dans le nouveau cadre.

Dans un tel contexte, les scientifiques des différentes époques ne parlent pas simplement de la même 
chose en utilisant des termes différents. Les concepts eux-mêmes changent de sens, rendant parfois la  
communication difficile entre les partisans des anciens et des nouveaux paradigmes. Kuhn soutient que 
ces révolutions scientifiques marquent des moments où la perception même de la réalité est modifiée,  
ce qui explique pourquoi les paradigmes successifs ne sont pas toujours commensurables entre eux.

Contrairement à l'idée selon laquelle la science progresse par accumulation linéaire de connaissances, 
Kuhn affirme que le progrès scientifique est marqué par des périodes de stabilité (science normale)  
alternant  avec  des  crises  qui  peuvent  engendrer  des  révolutions.  Chaque  révolution  modifie 
profondément la structure conceptuelle de la science, ouvrant ainsi la voie à de nouvelles directions de 
recherche  et  de  nouvelles  interprétations  des  phénomènes  naturels.  Le  progrès  n'est  donc  pas 
simplement  une  question  d'ajout  de  nouvelles  découvertes,  mais  implique  la  révision  et  la 
restructuration des cadres théoriques.

L’idée  de  l'incommensurabilité  des  paradigmes,  c'est-à-dire  l'idée  que  les  paradigmes  successifs  ne 
peuvent pas être comparés directement car ils utilisent des concepts et des critères de vérité différents,  
peut  être  critiquée  pour  son  relativisme  apparent  qui  pourrait  menacer  l'objectivité  de  la  science. 
Toutefois, Kuhn soutient que même si les paradigmes ne sont pas directement commensurables, les 
révolutions scientifiques conduisent à des paradigmes qui offrent une meilleure capacité explicative et  
une meilleure prédictibilité. 

| 22 |



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

[YouTube | Paradigme: définition du concept par Yves Gingras, UQAM | vidéo, durée 4 minutes 45" | lien: 
https://www.youtube.com/watch?v=zMYZRznZBRk]

Approfondissement. La relativité d'Einstein

Théorie de la relativité restreinte et générale. Révolutions dans la conception de l'espace et du temps.  
Le rôle de la vitesse de la lumière comme constante absolue.

Conséquences  épistémologiques.  Redéfinition  de  la  simultanéité  et  de  la  gravitation.  Relativité  et  
subjectivité de la connaissance du réel.

| 23 |

https://www.youtube.com/watch?v=zMYZRznZBRk


organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

I.3. Les sciences humaines : Objectivité et interprétation
Les sciences humaines se distinguent des sciences exactes et des sciences empiriques par la nature des  
objets qu'elles étudient. Là où les sciences empiriques se concentrent sur les phénomènes naturels et les  
lois universelles qui les régissent, les sciences humaines s'intéressent aux productions culturelles, aux 
actions humaines, aux pratiques sociales, et aux textes. Cette spécificité rend l'interprétation centrale 
dans les sciences humaines, car il s'agit non seulement de décrire des faits, mais aussi de comprendre 
leur signification. Par exemple, en psychanalyse, l'interprétation des rêves ou des actes manqués vise à  
mettre au jour des significations inconscientes à partir  des symboles exprimés par les  patients ;  en 
sociologie,  l'analyse  des  comportements  sociaux  implique  une  interprétation  des  motivations  des 
individus, des normes sociales, et des valeurs culturelles qui orientent leurs actions.

Dans les sciences humaines, la signification des phénomènes étudiés ne se réduit pas à des régularités  
observables ou à des relations causales. Les objets d'étude – comme les comportements sociaux, les 
œuvres littéraires, les événements historiques ou les croyances religieuses – sont porteurs de sens, lequel 
est  produit  par  des  individus  ou  des  groupes  dans  un  contexte  culturel  et  historique  donné.  Par  
conséquent, la démarche scientifique ne consiste pas seulement à expliquer les phénomènes, mais aussi  
à les comprendre à travers leur dimension symbolique et leur valeur interprétative. Cette orientation a 
conduit au développement de l'herméneutique, une discipline philosophique et méthodologique qui se 
concentre sur l'art de l'interprétation. L'herméneutique s'attache à déchiffrer les significations des textes,  
des actions et des structures sociales, en tenant compte du contexte dans lequel ils ont été produits et 
de l'intention des acteurs. Elle considère les objets de la recherche comme des expressions humaines  
qui nécessitent une approche compréhensive plutôt qu'une approche strictement explicative.

C’est  Wilhelm  Dilthey  qui  a  introduit  la  distinction  entre  comprendre  (Verstehen)  et  expliquer 
(Erklären) pour différencier les sciences humaines des sciences naturelles. Selon cette perspective, les 
sciences naturelles visent à expliquer les phénomènes à travers des lois causales, alors que les sciences  
humaines cherchent à comprendre les phénomènes en les inscrivant dans une trame de significations. 
Cette différence méthodologique implique que l'objet de la compréhension ne peut être saisi  qu'en 
reconstituant les intentions et les contextes qui le sous-tendent. Dans l’Introduction aux sciences de  
l’esprit [1883], Dilthey souligne que les sciences naturelles cherchent à expliquer les phénomènes en se 
fondant sur des lois causales, tandis que les sciences humaines se concentrent sur la compréhension des 
actions humaines et des significations qui les sous-tendent. La compréhension renvoie à la capacité 
d'entrer dans le monde des significations et des intentions des individus, tandis que l’explication désigne 
l'analyse des relations causales et des phénomènes observables. 

L'un des défis de l'interprétation dans les sciences humaines réside dans la question de l'objectivité.  
Contrairement aux sciences naturelles, où les résultats expérimentaux peuvent être reproduits et vérifiés 
de manière  indépendante,  l'interprétation dans les  sciences humaines est  souvent  marquée par  une 
certaine subjectivité, car elle dépend du point de vue de l'interprète et de sa compréhension préalable  
du contexte. Cette dimension subjective pose le problème de l'intersubjectivité : comment parvenir à 
des interprétations qui soient partageables et validées par une communauté scientifique ? Le recours à 
des méthodes herméneutiques rigoureuses permet de limiter l'arbitraire de l'interprétation en s'appuyant 
sur des règles de lecture et en confrontant différentes perspectives. Toutefois, l'interprétation reste un 

| 24 |



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

processus dialogique et ouvert, où la compréhension est sans cesse enrichie par de nouvelles lectures et  
interprétations.

Des sciences «     comme les autres     »     ?  

La question de savoir si les sciences humaines sont des sciences « comme les autres » peut être abordée 
à travers trois aspects : l'objectivité, les méthodes et les résultats.

Objectivité : Les sciences humaines rencontrent des difficultés particulières à atteindre l'objectivité, car 
elles étudient des phénomènes humains souvent influencés par la culture, les valeurs et les contextes 
sociaux. Contrairement aux sciences de la nature, où l'expérimentation permet d'isoler les variables, les 
sciences humaines doivent  composer  avec des interprétations subjectives.  Cependant,  elles  peuvent 
viser  une  forme  d'objectivité  par  l'analyse  rigoureuse,  la  confrontation  des  interprétations  et 
l'explicitation des biais.

Méthodes :  Les  méthodes  en  sciences  humaines  diffèrent  de  celles  des  sciences  naturelles.  Si  ces 
dernières privilégient l'expérimentation et la quantification, les sciences humaines s'appuient sur des 
approches qualitatives, comme l'interprétation des textes ou l'analyse des comportements. Elles peuvent 
également utiliser des méthodes quantitatives (statistiques, enquêtes), mais ces données nécessitent une 
contextualisation.  Les  sciences  humaines  doivent  ainsi  développer  des  méthodes  adaptées  à  la 
complexité de leurs objets d'étude.

Résultats : Les résultats des sciences humaines sont souvent moins généralisables et moins prédictifs 
que ceux des sciences exactes. Ils tendent à produire des connaissances contextualisées et nuancées, qui 
tiennent compte de la variabilité des situations humaines. Cette caractéristique ne les rend pas moins 
scientifiques, mais elle montre que leur approche diffère par la nature même de leurs objets d'étude.

Finalement, on peut affirmer que les sciences humaines peuvent prétendre au statut de « sciences » car 
elle partagent avec les « autres sciences » l’objectif  de construire la connaissance, même si elle diffèrent 
par les modalités de leur démarche scientifique et la nature des vérités qu'elles cherchent à établir.

L'approche herméneutique dans les différentes disciplines : l’exemple de l’histoire

Dans les sciences historiques, l'interprétation consiste à reconstituer le sens des événements passés en 
tenant compte des sources disponibles, des contextes politiques, sociaux et culturels, et des intentions 
des  acteurs  historiques.  En  tant  que  science,  l’histoire  se  caractérise  par  sa  démarche  visant  à 
reconstruire et comprendre le passé à partir de traces et de documents. Contrairement aux sciences 
naturelles, elle ne peut pas réaliser d'expérimentations contrôlées sur ses objets d'étude, mais elle utilise 
une méthode rigoureuse pour analyser les sources (textes, artefacts, témoignages, etc.) et établir des 
faits. 

Les historiens utilisent des archives, des lettres, des journaux et des récits de l'époque pour reconstituer  
les événements, comprendre les causes et les conséquences, et interpréter les motivations des acteurs.  
Bien que l'interprétation des sources puisse varier selon les historiens, la démarche reste scientifique, car  
elle repose sur une analyse critique des sources, la vérification des faits et la mise en évidence des causes  
et des effets. 

Finalement, l'histoire n'est jamais totalement objective en raison de sa nature narrative, mais cela ne 
signifie pas qu'elle soit dépourvue de rigueur scientifique. Les historiens peuvent viser l'objectivité en 

| 25 |



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

adoptant une démarche critique vis-à-vis de leurs sources et en rendant explicites les choix narratifs.  
L'enjeu  est  d'équilibrer  l'explication  des  faits  et  la  compréhension  de  leur  signification,  tout  en 
reconnaissant le rôle inévitable de l'interprétation dans l'étude du passé.

Paul Ricœur, histoire et narrativité     : les enjeux de l'objectivité dans l'étude des faits historiques.  

Paul Ricœur [ ????] a consacré une partie importante de son œuvre à réfléchir sur la nature de l'histoire 
et sur son caractère narratif.  Dans  Temps et  récit,  Ricœur affirme que l'histoire n'est pas une simple 
accumulation de faits bruts, mais une activité de mise en récit, où l'historien construit des narrations qui  
visent à donner un sens au passé. Cette idée soulève plusieurs enjeux quant à l'objectivité en histoire. 
Ricœur soutient que l'histoire est intrinsèquement liée à la narrativité. Les faits historiques, pour être  
compris, doivent être insérés dans un récit cohérent qui articule les événements entre eux. L'historien 
sélectionne, ordonne et interprète les événements en fonction d'une trame narrative, ce qui implique 
que l'histoire ne se limite pas à une description objective du passé.  La mise en récit  introduit  une  
dimension de subjectivité, car elle repose sur les choix de l'historien quant à ce qu'il considère comme 
significatif  et sur la manière dont il organise les événements pour construire un récit.

Pour Ricœur, l'objectivité en histoire est une visée plutôt qu'un état absolu. L'historien doit faire un 
effort pour dépasser ses propres préjugés et s'approcher d'une vérité du passé, mais il reste toujours  
dans un processus d'interprétation. Ricœur distingue ainsi l'explication (analyse des causes et des effets  
des événements) et la compréhension (recherche du sens des actions et des motivations des acteurs). Il 
propose que l'objectivité en histoire réside dans l'articulation de ces deux dimensions : il s'agit d'être 
rigoureux dans l'analyse des sources tout en restant conscient du caractère interprétatif  de la mise en  
récit. 

Ricœur introduit l'idée de « distance critique », où l'historien prend du recul par rapport aux sources et 
aux récits existants pour les confronter de manière critique. Cela implique de croiser les témoignages, de 
vérifier la fiabilité des sources et d'interroger les biais qui peuvent influencer les récits. Cette démarche  
critique permet à l'historien d'atténuer les effets de la subjectivité et de se rapprocher d'une forme 
d'objectivité, même si celle-ci reste inachevée. Ricœur reconnaît que l'histoire partage des éléments avec  
la  fiction,  notamment  dans  l'organisation  narrative  des  faits.  Cependant,  il  souligne  que  l'historien 
s'efforce de distinguer les  faits  avérés  des interprétations spéculatives.  Le critère  de l'objectivité  en 
histoire est la vérifiabilité des faits à travers les sources, contrairement à la fiction qui se permet des 
libertés créatives. Néanmoins, la frontière entre histoire et fiction reste poreuse, car toute mise en récit  
implique une part d'invention dans la construction du sens.

Freud et l’inconscient  : le statut scientifique de la psychanalyse

Freud a joué un rôle central dans la définition du statut scientifique de la psychanalyse en introduisant le 
concept de l’inconscient comme hypothèse centrale pour comprendre les processus psychiques. Il a 
soutenu que l’existence de l’inconscient est  prouvée par les  lacunes de la  conscience,  la  cohérence 
explicative  qu’il  apporte  aux  phénomènes  mentaux  et  l’efficacité  thérapeutique  des  traitements 
psychanalytiques.  Cependant,  la  psychanalyse  suscite  des  débats  concernant  son  statut  scientifique, 
notamment  en  raison  du  rôle  de  l'interprétation  dans  la  pratique  clinique.  Freud  a  présenté  la  
psychanalyse  comme  une  science  des  processus  inconscients,  visant  à  dépasser  les  limites  de  la  
psychologie consciente traditionnelle. Il a soutenu que l’inconscient est une hypothèse nécessaire pour  

| 26 |



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

expliquer des phénomènes tels  que les rêves,  les  actes manqués et  les  symptômes névrotiques,  qui 
échappent à la conscience. La méthode psychanalytique repose sur la découverte et l'interprétation de  
ces processus inconscients à travers l'analyse des associations libres, des rêves et des lapsus.

Pour justifier le statut scientifique de la psychanalyse, Freud a avancé plusieurs arguments : l’hypothèse 
de l’inconscient fournit un cadre explicatif  permettant de rendre cohérents des phénomènes psychiques 
autrement incompréhensibles ; l’efficacité de la cure psychanalytique prouve empiriquement l’existence 
de l’inconscient : les symptômes des patients peuvent être atténués ou résolus grâce au travail d’analyse ; 
l'utilisation  d'une  méthode  rigoureuse,  où  l'analyste  suit  une  démarche  interprétative  fondée  sur 
l'observation clinique et la répétition des phénomènes, permet de systématiser l’approche.

Dans la pratique clinique, l'interprétation est au cœur du travail psychanalytique. L'analyste cherche à 
déchiffrer le sens latent des symptômes, des rêves ou des associations verbales du patient pour révéler  
les  processus  inconscients  sous-jacents.  L’interprétation vise  à  rendre  conscient  ce  qui  est  refoulé,  
permettant au patient de reconnaître et  d’intégrer ces éléments de son psychisme.  Cette démarche 
repose sur une double écoute : l’écoute des contenus manifestes (ce qui est dit explicitement) et des 
signifiants cachés (ce qui est implicite ou suggéré).

Cependant,  le  rôle  central  de  l'interprétation  soulève  des  questions  quant  à  l'objectivité  de  la  
psychanalyse :   les  interprétations  peuvent  varier  selon  l'analyste,  ce  qui  pose  le  problème  de  la 
standardisation des résultats et de la vérifiabilité des hypothèses (subjectivité de l’analyste) ; en plus, 
contrairement  aux  sciences  expérimentales,  la  psychanalyse  ne  peut  pas  tester  empiriquement  ses  
théories par des expériences contrôlées, ce qui limite les possibilités de réfutation.

Freud a lui-même reconnu les limites du statut scientifique de la psychanalyse, tout en insistant sur son  
caractère  rationnel  et  méthodique.  La  psychanalyse  ne  se  contente  pas  d'une  simple  interprétation 
subjective  ;  elle  cherche  à  établir  une  cohérence  interprétative  à  travers  l'analyse  répétée  des  cas 
cliniques. L’objectivité en psychanalyse repose sur la consistance des interprétations dans le cadre de la 
relation analytique, même si cette objectivité diffère de celle des sciences expérimentales.

L’hypothèse de l’inconscient

On nous  conteste  de  tous  côtés  le  droit  d’admettre  un psychique  inconscient  et  de  travailler  
scientifiquement  avec  cette  hypothèse.  Nous  pouvons  répondre  à  cela  que  l’hypothèse  de 
l’inconscient est nécessaire et légitime, et que nous possédons de multiples preuves de l’existence  
de l’inconscient.  Elle est nécessaire parce que les données de la conscience sont extrêmement  
lacunaires ; aussi bien chez l’homme sain que chez le malade, il se produit fréquemment des actes  
psychiques qui, pour être expliqués, présupposent d’autres actes qui, eux, ne bénéficient pas du 
témoignage de la conscience […] ; notre expérience quotidienne la plus personnelle nous met en 
présence d’idées qui nous viennent sans que nous en connaissions l’origine,  et  de résultats de  
pensée  dont  l’élaboration  nous  est  demeurée  cachée.  Tous  ces  actes  conscients  demeurent 
incohérents et incompréhensibles si nous nous obstinons à prétendre qu’il faut bien percevoir par 
la conscience tout ce qui se passe en nous en fait d’actes psychiques ; mais ils s’ordonnent dans un  
ensemble dont on peut montrer la cohérence, si nous interpolons les actes inconscients inférés. Or 
nous trouvons dans ce gain de sens et de cohérence une raison, pleinement justifiée, d’aller au-delà 
de l’expérience immédiate. Et s’il  s’avère de plus que nous pouvons fonder sur l’hypothèse de 
l’inconscient une pratique couronnée de succès, par laquelle nous influençons, conformément à un 
but  donné,  le  cours  des  processus  conscients,  nous  aurons  acquis,  avec  succès,  une  preuve 
incontestable de l’existence de ce dont nous avons fait l’hypothèse. 

| 27 |



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

S. Freud, Métapsychologie [1915].

Freud  soutient  que  l’hypothèse  de  l’inconscient  est  nécessaire  et  légitime  pour  comprendre  les 
processus  psychiques.  Il  observe  que  la  conscience  ne  rend pas  compte  de  la  totalité  de  l’activité 
mentale, car de nombreuses pensées et comportements n’ont pas d’origine consciente identifiable. En 
postulant  l’existence  de  processus  inconscients,  ces  phénomènes  deviennent  cohérents  et 
compréhensibles. Pour Freud, la preuve de l'inconscient réside dans le gain explicatif  obtenu et dans 
l’efficacité thérapeutique de la psychanalyse. Cette thèse apporte à la question de l’objectivité en ancrant 
la psychanalyse dans une approche scientifique qui dépasse les seules données conscientes.

Freud  fournit  plusieurs  arguments  pour  justifier  l'hypothèse  de  l'inconscient  en  tant  qu'hypothèse 
scientifique :

• Lacunes de la conscience : les données conscientes sont insuffisantes pour expliquer l'ensemble 
des phénomènes psychiques. Il existe des actes mentaux, chez les individus sains ou malades, 
qui ne peuvent être compris qu'en supposant l'existence d'actes psychiques non conscients.

• Présence d'idées d'origine inconnue : dans l'expérience quotidienne, des pensées surgissent sans 
qu'on  puisse  en  identifier  la  source  consciente,  ainsi  que  des  résultats  de  pensée  dont 
l'élaboration reste cachée. Exemples : le lapsus ou le déjà-vu.

• Cohérence  des  phénomènes :  les  processus  conscients,  souvent  incohérents  lorsqu'ils  sont 
considérés  seuls,  s'ordonnent  en  un  tout  cohérent  si  l'on  admet  l'existence  de  processus 
inconscients.

• Succès  de  la  pratique  psychanalytique :  l'efficacité  thérapeutique  de  la  psychanalyse,  qui 
influence les processus conscients en s'appuyant sur l'hypothèse de l'inconscient, fournit une 
preuve pratique de son existence.

Ces  arguments  soutiennent  l'idée  que  l'inconscient  est  une  hypothèse  scientifique  nécessaire  pour 
dépasser les limites de l'expérience immédiate et légitimée par la possibilité d’accéder à compréhension 
plus complète du psychisme.

| 28 |



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

Les vérités scientifiques sont-elles indiscutables?

| 29 |



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

Éléments de vocabulaire

Épistémologie | Le terme « épistémologie » vient du grec episteme, « savoir » et logos, « discours » [… | source ?] 

Interprétation | L’interprétation est l'acte de donner un sens ou une signification à un phénomène, un texte, un comportement 
ou un événement. Elle consiste à expliquer ou à clarifier quelque chose en fonction d'un cadre de référence, de  
connaissances préalables ou de critères spécifiques.  En sciences humaines,  l'interprétation est souvent nécessaire  
pour  comprendre  des  phénomènes  complexes,  notamment  ceux  qui  impliquent  des  dimensions  culturelles,  
historiques ou symboliques. Elle implique une part de subjectivité, car elle dépend du point de vue de l'interprète, 
mais peut être rendue plus rigoureuse par la confrontation des interprétations et l'explicitation des critères utilisés.

Objectivité | Elle désigne la qualité d'une connaissance ou d'un jugement qui est indépendant des préjugés, des émotions ou  
des opinions personnelles de l'observateur. Elle implique la recherche d'une vérité qui s'impose à tous, fondée sur des 
faits vérifiables et des critères rationnels. En science, l'objectivité suppose l'utilisation de méthodes rigoureuses pour  
minimiser les biais et assurer que les résultats soient reproductibles et universellement valables. Elle s'oppose à la  
subjectivité,  qui  se  caractérise  par  la  dépendance aux expériences  et  aux perspectives  individuelles.  L'objectivité  
cherche ainsi à atteindre une forme de neutralité dans l'approche des phénomènes étudiés.

| 30 |



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

Bibliographie 

Ouvrages abordés en cours [* dont extraits lus et commentés]

- Gaston Bachelard, La Formation de l'esprit scientifique (1938) : Analyse des obstacles épistémologiques qui 
freinent l'avancée de la connaissance.

- Francis Bacon, Novum Organum [1620]

- Auguste Comte, Cours de philosophie positive

- Wilhelm Dilthey,  Introduction aux sciences de l'esprit (1883) :  Pionnier de l'herméneutique en sciences 
humaines, plaidant pour une approche compréhensive des phénomènes humains.

- Sigmund Freud,  Cinq leçons sur la psychanalyse (1910) :  Introduction à la psychanalyse et au rôle de 
l'inconscient, soulignant le défi de l'objectivité dans les sciences humaines.

- Galileo  Galilei, L’Essayeur [1623]

- Thomas Kuhn, La Structure des révolutions scientifiques (1962) : Concept des paradigmes scientifiques et 
de la science normale.

- Karl Popper, La logique de la découverte scientifique [1934]

-  Paul  Ricœur,  Temps  et  récit  (1983)  :  Importance de la  narrativité  dans la  compréhension des faits 
historiques.

| 31 |


	Syllabus
	Période
	Objectifs généraux
	Connaissances
	Compétences
	Résultats attendus
	Prérequis
	Références au programme
	Méthodes d’enseignement
	Évaluation

	Épistémologie et modèles de connaissance
	Introduction à l’épistémologie et à la philosophie des sciences
	La science – ou les sciences ?
	Les sciences exactes, les sciences expérimentales, les sciences humaines

	Le rapport entre philosophie et science
	Qu’est-ce que la vérité scientifique ?
	La notion de vérité et ses critères
	I.1. La science moderne : théorie et expérience
	La révolution scientifique moderne
	Le contexte de la révolution scientifique

	Francis Bacon : induction et expérimentation
	Les quatre idoles
	La méthode expérimentale

	La mathématisation du réel : de Galilée à Newton
	Galilée : le langage mathématique de la nature
	Newton : les lois universelles de la nature


	I.2. La science contemporaine : paradigmes et progrès scientifique
	Contexte historique : le positivisme
	Auguste Comte
	Les enjeux du progrès scientifique et technique
	Ce qui ralentit le progrès scientifique : les obstacles épistémologiques
	La vérification des connaissances : Popper et le falsificationnisme
	La notion de paradigme et les révolutions scientifiques
	Approfondissement. La relativité d'Einstein

	I.3. Les sciences humaines : Objectivité et interprétation
	Des sciences « comme les autres » ?
	L'approche herméneutique dans les différentes disciplines : l’exemple de l’histoire
	Paul Ricœur, histoire et narrativité : les enjeux de l'objectivité dans l'étude des faits historiques.

	Freud et l’inconscient : le statut scientifique de la psychanalyse
	L’hypothèse de l’inconscient



	Les vérités scientifiques sont-elles indiscutables?
	Éléments de vocabulaire
	Bibliographie
	Ouvrages abordés en cours [* dont extraits lus et commentés]



