Philosophie | Terminale Générale | M Alfio N. Rizzo

Il. EPISTEMOLOGIE ET MODELES DE
CONNAISSANCE

Contenus et plan du cours

SYILADUS. ...ttt ettt ettt e et e st e e a e e et e et e et e e nateenbeesaeeenaraaean 2
EPISTEMOLOGIE ET MODELES DE CONNAISSANCE......ccovueusinsuncnsenssscnescscsssssesses 3
Introduction a I’épistémologie et a la philosophie des SCiences..........cccceeeevveeeieecireeeeeencciieeenn. 3
L.a SCIENCE — OU 185 SCIBNCES ?.....euiivieiieeiieienieeitette ettt ettt sb st s e sb e e st esseesnee s 4
Le rapport entre philoSOphie et SCIENCE.........ccccuiiiriieiriieiiee ettt ee e te e e e e 5
Qu’est-ce que 1a VETité SCIeNtIfiQUE ?........cocveiruiiriiiiieeieeteeeeee et 6
L.a NOtION d@ VETItE B SES CIILETES. ..c...eirueeeteeriieeteeeiteetteete et eeteesteesate e bt e sabessseesubeesseesabeesaneeeanns 6
I.1. La science moderne : théorie et @XPEIIEIICE. ......c.cevuiirrueerieriieerieerieenteesieesteeseesresseesseesseesnans 9
La révolution scientifique MOAEINE..........cccveriiiiiiieieeieeceeeie ettt are e e eaee e e naeeeennes 9
Francis Bacon : induction et eXpérimentation............ccceceerverrueeniieeseenieesseeneeeseessesseeeseeesens 10
La mathématisation du réel : de Galilée @ NEWLON.......cccceeriiiiiiiiiiniieeeeeeeeeee e 14
[.2. La science contemporaine : paradigmes et progres scientifique...........cecceeveeveerieensueeeneennnen. 17
Contexte hiStorique : 1€ POSItIVISITIE. .......ceeciiiriieieiieeeieeeeiee et e esre e ssae e e e e e seeeesaeeeseaeeeesnnnnes 17
AUGUSLE COIMLE. .....ueeeeeieiiieeeeeiteeeeeteee e ettt e e esitteeeesreeeeesenreeesssnsbeeessanseeessensaeesesnsaeesssnnraeeeeens 18
Les enjeux du progres scientifique et teChNIQUe.........ccceevveeriiieiiieiieeieeeeee e 18
Ce qui ralentit le progres scientifique : les obstacles épistémologiques...........ccccceeeveeerrreeennns 19
La vérification des connaissances : Popper et le falsificationnisme...........c.cccceeevvveeecieeennnnnnn. 20
La notion de paradigme et les révolutions scientifiques..........cccceeveervierrienieeniienieeeniee e 21
Approfondissement. La relativité d'EiNStein.........ccccveeveeriieiiieeiiienieeseeeieeieeeee e e 23
I.3. Les sciences humaines : Objectivité et interprétation...........cccceeceererrerreeneereeeneeeneeeneeeenees 24
L'approche herméneutique dans les différentes disciplines : I’exemple de I’histoire............... 25
Freud et I’inconscient : le statut scientifique de la psychanalyse.........c.cccceceereuerriervierneennennne. 26
LES VERITES SCIENTIFIQUES SONT-ELLES INDISCUTABLES?.......cccoceeeeueenereussnesesenene 29
E16ments de VOCADUIAIIE. .........c..cueveeeevereceeseeeteseseesesese s sessee s saese s saesesesaesesesssesesssesassseneseens 30

BiIDLIOGIaPRIe. ..ottt b et a e 31




organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

Syllabus

Période

Premier trimestre | Octobre | Trois semaines, 10 heures de cours.

Objectifs généraux

- Présenter le débat philosophique en matiere d’épistémologie : de la révolution scientifique a I’époque
contemporaine.

- Fournir quelques notions relatives aux concepts fondamentaux de la philosophie des sciences :
obstacle épistémologique, vérification/falsification.

- Sapproprier des différents des criteres de vérité.

- Introduire la méthode de la dissertation.

Connaissances

- Comprendre et retenir la signification des concepts liés au theme de I'épistémologie.

- Reconnaitre les problématiques et les auteurs significatifs dans le débat sur la science.

- S’orienter dans les diverses époques et reconnaitre les différents courants philosophiques.
- Identifier et utiliser les différents critéres de vérité.

Compétences

- Définir un concept.

- Identifier un raisonnement et produire un argument (analogie, induction, déduction, assimilation).
- Formuler probleme inhérent un sujet de dissertation.

- Développer une hypothese de réponse a un sujet de dissertation.

- Rechercher et produire des arguments pertinents, rédiger une argumentation.

Résultats attendus

- Connaitre certains problémes liés a la philosophie des sciences et les positions philosophiques.
- Rédiger un essai philosophique en s’appuyant sur les connaissances conceptuelles acquises.

Prérequis

- S’otienter dans les différentes époques de la pensée philosophique et scientifique.

Références au programme

Perspectives : la connaissance.

Notions : I'inconscient, la nature, la science, la technique, la vérité.
Repéres : abstrait/concret ; concept/image/métaphore ; contingent/nécessaire ; croire/savoir ;

expliquer/comprendre ; idéal/réel ; objectif/subjectif ; origine/fondement ;
principe/cause/fin ; transcendant/immanent ; vrai/probable/certain.

Auteurs : Descartes, Bacon, Hume, Galilée* ; Freud, Bachelard, Popper, Ricceur ; Einstein®,
Heisenberg*, Kuhn* [* hors programme].

Méthodes d’enseignement

Cours magistral. Lectures et explication de textes. Projection de vidéo et débat. Exercices dirigés.

Evaluation

DS : essai philosophique (en préparation a la dissertation). Note : 20/20, coefficient 2.

|2]



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

Epistémologie et modeéles de connaissance

Ce cours sur I’épistémologie et les modeles de connaissance s’inscrit dans la continuité de la premiere
question posée par Kant dans la Logigue: « Que peut-on savoir ? ». Cette question, qui structure
I'ensemble de la réflexion critique sur la connaissance, vise a comprendre les limites et les possibilités
du savoir humain. I’histoire des idées nous montre que la science constitue un troisiéme moment
décisif dans le progres de la pensée, apres le mythe et la philosophie. Dans les sociétés archaiques, le
mythe était la premiere forme de réponse aux grandes questions sur Iorigine du monde et les forces
invisibles qui le gouvernent. Puis, la philosophie est apparue en Gréce comme une rupture, introduisant
la raison et 'argumentation pour expliquer la réalité. Mais c’est avec 'avenement de la science moderne,
a partir de la Renaissance, que s’opere une révolution plus radicale encore : le savoir ne repose plus
seulement sur la spéculation ou la narration symbolique, mais sur 'expérimentation, la vérification
empirique et la construction de théories soumises a la critique rationnelle.

Introduction a I'épistéemologie et a la philosophie des sciences

L'épistémologie est la branche de la philosophie qui étudie la nature, les fondements, les méthodes et les
limites de la connaissance. Elle cherche a répondre a des questions telles que: Qu'est-ce que
connaitre ?, Comment acquiert-on des connaissances ?, Quels sont les criteres qui définissent une
connaissance valide ?. Etymologiquement, le terme provient du grec epistémé (Emotriun), qui signifie
« connaissance » ou « science », et /logos (Adyog), qui renvoie a 1'étude ou au discours rationnel. Ainsi,
I'épistémologie désigne littéralement I'étude de la connaissance.

On peut distinguer 1'épistémologie de la philosophie des sciences. Si I'épistémologie concerne la
connaissance en général, la philosophie des sciences se concentre spécifiquement sur I'analyse des
sciences en tant qu’activités humaines. Elle interroge les méthodes, la structure, le développement et les
objectifs des sciences particulieres (comme la physique, la biologie ou les sciences humaines). En
d'autres termes, la philosophie des sciences est un champ plus spécialisé, tandis que 1'épistémologie
englobe toutes les formes de savoir, qu'elles soient scientifiques ou non.

La distinction entre I’épistémologie et la philosophie des sciences s’est rendue nécessaire au tournant
des siecles XIX¢ et XX, a une période ou les sciences, en particulier les sciences naturelles et physiques,
ont connu une forte spécialisation et une expansion rapide. A ce moment, la philosophie a da adapter
son approche pour faire face a des questions spécifiques soulevées par la méthode scientifique moderne
et ses résultats.

C’est au XIX siccle, avec le développement des sciences expérimentales, en particulier grace a des
figures comme Auguste Comte et son Cours de philosophie positive (1830-1842), que la réflexion sur les
méthodes et les objectifs scientifiques devient plus formalisée. Le positivisme comtien posait déja des
bases pour une philosophie des sciences distincte de la métaphysique ou de I'épistémologie générale.
Puis, au début du XX° siecle, la montée des sciences exactes (en particulier la physique) et les nouvelles
révolutions scientifiques, comme la relativité d’Einstein et la mécanique quantique, ont exigé une
réflexion plus fine sur les méthodes et les théories propres a chaque science. Les philosophes se sont
ainsi penchés sur la manicre dont les sciences produisent des connaissances, remettant en question le
caractere absolu de la vérité scientifique et introduisant une réflexion sur la construction des théories.

|31



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

La distinction entre épistémologie et philosophie des sciences s’est donc affirmée lorsque les sciences
ont évolué en tant que disciplines autonomes et que leur méthodologie est devenue suffisamment
complexe pour nécessiter une analyse philosophique propre. A ce moment, il est apparu que les
questions générales de la théorie de la connaissance ne suffisaient plus a rendre compte des défis posés
par la pratique scientifique moderne, marquant la nécessité d'une philosophie spécialisée des sciences.

La science — ou les sciences ?

La science est une entreprise humaine systématique qui vise a comprendre le monde naturel, humain,
ou méme abstrait en produisant des connaissances valides, vérifiables et objectives. Ces connaissances
sont construites a travers des méthodes rigoureuses qui incluent l'observation, l'expérimentation, la
modélisation et les raisonnements de type déductif et inductif. Ia science se distingue par sa capacité a
proposer des théories explicatives, des lois ou des modeles, et a mettre ces propositions a 'épreuve par

I'expérience ou I'analyse rationnelle.

Un premier probleme a résoudre concerne la détermination de I'objet de la connaissance scientifique.
L'objet de la science peut vatier et correspond a ce que la science particuliére cherche a comprendre.
Les sciences naturelles, par exemple, étudient les phénomenes physiques, biologiques ou chimiques,
tandis que les sciences humaines examinent des aspects du comportement humain, des sociétés et des
cultures.

Une fois Pobjet déterminé, il faut mettre en place une démarche méthodologique rigoureuse, qui

comprend plusieurs étapes :
1. Observation : recueillir des données sur des phénomeénes observables.
2. Hypothese : proposer une explication provisoire pour ces phénomenes.
3. Expérimentation : tester hypothese par des expériences controlées ou des simulations.
4. Validation ou réfutation : vérifier si les résultats confirment ou infirment 'hypothese.
5. Théorisation : construire des théories ou des lois a partir des hypotheses validées.

La finalit¢ de la science est double: elle fournit des explications sur les phénomenes étudiés,
comprendre leur nature, leurs causes et leurs effets (explication) ; elle développer des modeles qui
permettent de prévoir des événements ou comportements futurs (prédiction). Cela inclut la capacité a
produire des applications techniques basées sur les découvertes scientifiques.

Les sciences exactes, les sciences expérimentales, les sciences humaines

Le terme «science exacte » renvoie a des disciplines comme les mathématiques, la logique ou la
physique théorique, qui traitent des concepts abstraits et sont caractérisées par une rigueur formelle et
une déduction logique. Les sciences exactes tendent vers des vérités universelles et des systemes de
regles ou de lois immuables (exemple : théoremes mathématiques).

Les sciences expérimentales sont des sciences qui reposent principalement sur l'expérimentation et
l'observation pour tester des hypotheses. Elles incluent des domaines comme la physique, la chimie, la
biologie, ou les sciences de la Terre. Leur méthode repose sur la vérification empirique des théories et

|4]



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

Putilisation d’expériences répétables. L'interaction avec le monde matériel est essentielle pour valider les
propositions (exemple : 1a biologie moléculaire ou la physique des particules).

Les sciences humaines, telles que la sociologie, I'histoire, la psychologie, ou I'anthropologie, étudient des
phénomenes liés a I'humain et a ses productions culturelles et sociales. Elles se distinguent des sciences
exactes et expérimentales pat la nature de leurs objets d'étude (conscience, comportements, structutres
sociales), qui sont souvent complexes, contextuels et soumis a interprétation. Les sciences humaines ont
recours a2 des méthodes diverses, comme l'interprétation (herméneutique), l'enquéte qualitative ou
quantitative, et l'analyse critique. Elles visent a comprendre, plutét qu'a prédire de facon déterministe,
les phénomenes humains (exemple : la psychanalyse ou la sociologie).

Cette différenciation entre les types de sciences refléte la diversité des objets et des méthodes, mais
toutes partagent le méme objectif : construire des connaissances fiables sur leur domaine respectif.
Chaque type de science apporte une contribution essentielle a notre compréhension du monde et de
nous-mémes, bien que leurs approches méthodologiques et leurs finalités pratiques different.

Le rapport entre philosophie et science

Le rapport entre la philosophie et la science est a la fois ancien et complexe. Ces deux disciplines ont
évolué conjointement, mais avec des approches et des finalités distinctes. La science, en tant que
méthode empirique d'acquisition de connaissances sur le monde naturel et social, s'est progressivement
différenciée de la philosophie, qui s’interroge de manicre plus générale et abstraite sur la nature de la
connaissance, de la réalité et de la vérité. Pourtant, la philosophie continue de jouer un réle central dans
'analyse critique des fondements, des méthodes et des implications des sciences.

La question de la connaissance est au cceur de la réflexion philosophique. Elle concerne la capacité
humaine a appréhender le monde et a en produire un savoir valide. Si la science fournit des réponses
aux questions concernant la méthodes et les modalité de la connaissance [le « comment»| par
l'observation et I'expérimentation, la philosophie, en particulier 1'épistémologie, s'interroge sur 'objet [le
« quoi »| et les causes ou les finalités [le « pourquoi »| de la connaissance.

La philosophie questionne les fondements de ce que l'on sait. Elle interroge la nature de la
connaissance : Est-ce que connaitre signifie représenter fidelement la réalité extérieure (réalisme,
matérialisme), ou bien notre connaissance est-clle toujours limitée par nos structures mentales
(idéalisme, kantisme) ? ; elle interroge aussi les sources de la connaissance : Est-elle acquise par les sens
et 'expérience (empirisme) ou par la raison et la déduction logique (rationalisme).

La philosophie questionne aussi les conditions et les limites de la connaissance, dans la mesure ou elle
explore les limites de la connaissance humaine, en interrogeant ce que nous pouvons réellement
comprendre du monde. Kant, par exemple, a montré que notre connaissance est structurée par des

cadres a priori (temps, espace, causalité), ce qui limite notre acces a la réalité « en soi ».

Finalement, le rapport entre la philosophie et la science peut étre pensé en termes de complémentarité
et de critique. D’une part, la science fournit des résultats empiriques et des explications détaillées des
phénomenes, tandis que la philosophie aide a clarifier les concepts, les méthodes et les implications de
ces résultats. Par exemple, la mécanique quantique a bouleversé les concepts traditionnels de causalité,
d’espace et de temps, obligeant les philosophes a redéfinir ces notions a la lumiere des découvertes

5]



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

scientifiques. D’autre part, la philosophie joue un role critique en examinant les présupposés
épistémologiques et ontologiques des théories scientifiques. Elle pose des questions que la science elle-
méme ne traite pas directement, comme : Qu'est-ce qu'une loi scientifique ? Quelle est la nature des
entités théoriques comme les atomes ou les forces ? La philosophie aide également a réfléchir aux
implications éthiques des découvertes scientifiques, par exemple dans le domaine de la bioéthique ou de
I'intelligence artificielle.

Qu’est-ce que la vérité scientifique ?

Une notion centrale dans le rapport entre science et philosophie est la notion de « vérité scientifique ».
Si la science vise a produire des énoncés vrais sur le monde, la philosophie examine ce que signifie
«vérité » dans ce contexte. La vérité scientifique n’est pas absolue ni définitive, mais est soumise a des
révisions et a des falsifications au fur et a mesure que de nouvelles données et théories émergent. Au
XX¢ siecle, Karl Popper a montré que la vérité scientifique repose non pas sur la vérification (prouver
qu'une hypothese est vraie), mais sur la falsifiabilité (l'aptitude d'une hypothése a étre testée et
potentiellement réfutée). Une théorie scientifique n’est considérée comme valide que tant qu’elle n’est
pas falsifiée. De plus, comme Thomas Kuhn I'a démontré, la vérité scientifique est relative aux
paradigmes dominants de chaque époque. Ce qui est vrai dans un paradigme (par exemple, la
mécanique classique newtonienne) peut étre faux dans un autre (la relativité générale d’Einstein). La
science progresse par des révolutions ou des paradigmes se succédent et redéfinissent les criteres de
vérité. Par ailleurs, certains philosophes des sciences, comme Paul Feyerabend, soutiennent que la vérité
scientifique est partiellement une construction sociale, influencée par des facteurs culturels, historiques
et institutionnels. Selon cette perspective, les théories scientifiques ne refletent pas nécessairement la
réalité objective, mais sont des modeles construits dans des contextes sociaux particuliers.

La notion de vérité et ses criteres

La vérité est une notion fondamentale en philosophie et en épistémologie, désignant la conformité
d'une idée, d'un énoncé ou d'une théorie avec la réalité ou avec un ensemble de critéres rationnels.
Différentes conceptions de la vérité ont été développées au cours de l'histoire de la pensée, ce qui
permet de mieux définir la notions et de la conceptualiser : la vérité comme correspondance, comme

cohérence, et comme consensus.

La conception classique de la vérité, qui remonte a Aristote, définit la vérité comme une
correspondance entre un énoncé et la réalité. Un énoncé est vrai s'il reflete fidélement I'état de fait qu'il
décrit. Cette théorie est souvent appelée théorie de la correspondance. Par exemple : 'énoncé « la neige
est blanche » est vrai si, dans la réalité, la neige est effectivement blanche. Ainsi, la vérité repose sur une
relation objective entre le discours et le monde, c'est-a-dire une correspondance entre ce que nous
affirmons et ce qui est réellement le cas. Cette conception rencontre des difficultés lorsqu'il s'agit de
propositions abstraites (comme les vérités mathématiques), ou de propositions portant sur des entités
non observables directement (par exemple, dans les théories scientifiques).

La théorie de la cohérence définit la vérité d'un énoncé en fonction de sa cohérence avec 'ensemble des
autres croyances ou énoncés déja admis comme vrais dans un systeme de pensée. Un énoncé est
considéré comme vrai s'il s'integre de maniére cohérente et sans contradiction avec les autres énoncés

|6]



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

du systeme. Par exemple, une théorie scientifique complexe, comme la relativité générale d'Einstein, est
acceptée comme vraie non seulement parce qu’elle correspond a des observations, mais aussi parce
qu’elle est cohérente avec d'autres principes de la physique. Dans cette conception, la vérité repose sur
la logique interne du systeme de pensée et I'absence de contradictions entre les énoncés. Le principal
reproche a cette conception est qu'un systeme cohérent peut étre en contradiction avec la réalité

objective. Un ensemble de croyances cohérentes peut étre totalement déconnecté du monde extérieur.

La théorie du consensus (ou vérité pragmatique) définit la vérité comme le résultat d'un accord collectif
ou intersubjectif entre les membres d'une communauté, généralement une communauté scientifique ou
sociale. Cette conception met 'accent sur I'aspect social et pragmatique de la vérité : elle émerge du
dialogue, de la confrontation des idées et des débats rationnels. Par exemple, une hypothése scientifique
est considérée comme vraie lorsqu’elle est acceptée par la communauté scientifique apres des débats,
des vérifications et des tests empiriques rigoureux. La vérité pragmatique repose sur la reconnaissance
sociale et collective, et est souvent congue comme provisoire, en attente d’un consensus toujours
renouvelable a travers 'enquéte. Cette conception de la vérité peut étre critiquée pour son relativisme.
Ce qui est accepté par une majorité ou une communauté a un moment donné peut ne pas étre la vérité
absolue, mais simplement une convention temporaire ou une vérité provisoire. L'accord peut refléter
des biais sociaux, politiques ou culturels.

Chacune de ces conceptions de la vérité éclaire un aspect différent de ce que signifie "étre vrai". La
vérité comme correspondance insiste sur la relation entre les énoncés et la réalité objective, tandis que
la vérité comme cohérence se concentre sur l'absence de contradictions dans un systeme d'énoncés.
Enfin, la vérité comme consensus met l'accent sur l'accord social et l'aspect pragmatique de la
construction du savoir. En fonction du domaine considéré (science, philosophie, morale, etc.), une ou

plusieurs de ces théories peuvent étre mobilisées pour définir et comprendre ce qu'est la vérité.

11 est aussi intéressant, dans le cadre de cette réflexion sur la science et sur la vérité, de préciser en quoi
la vérité scientifique se distingue des autres formes de vérité (religieuse, artistique, morale).

La vérité scientifique est fondée sur un ensemble de principes spécifiques : du point de vue de la
méthode, la science se fonde sur l'observation et l'expérimentation pour formuler des hypotheses, les
tester et en déduire des théories. Cette méthode repose sur l'accumulation de preuves vérifiables par
l'expérience ; une théorie scientifique doit pouvoir étre soumise a des tests qui permettent de la réfuter.
Comme I'a montré Karl Popper, la science progresse pat élimination des théories fausses. Une vérité
scientifique est donc toujours provisoire, susceptible d'étre remise en question par de nouvelles

découvertes.

La vérité scientifique vise a étre objective, c'est-a-dire indépendante des croyances ou des valeurs
subjectives. Elle doit pouvoir étre vérifiée par d'autres chercheurs, et les expériences doivent étre
reproductibles. Contrairement a une vérité absolue, la vérité scientifique est souvent considérée comme
provisoire et conditionnelle. Une théorie est jugée vraie tant qu'elle est compatible avec les observations
disponibles et n’a pas été réfutée.

La vérité religieuse repose sur la foi, la révélation, et l'autorité des textes ou des traditions sacrées. Elle
concerne les croyances métaphysiques et spirituelles sur la nature de Pexistence, de Dieu, et des fins
dernieres. Elle repose sur la révélation divine ou sur 'expérience spirituelle et elle est transmise par une
tradition ; validée par la foi et la reconnaissance au sein d'une communauté religicuse, elle ne nécessite

|71



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

pas de vérification empirique, car elle porte souvent sur des réalités transcendantales ou inaccessibles a
I'expérience humaine ordinaire. La vérité religieuse ne cherche pas a expliquer le monde physique de la
méme maniere que la science. Cependant, elle peut parfois entrer en conflit avec des découvertes
scientifiques lorsqu’elle aborde des questions sur l'origine de l'univers ou de la vie (par exemple, la

théorie de I'évolution face aux récits créationnistes).

Dans le domaine de la morale, la vérité concerne les questions du bien et du mal, de la justice et de
I’éthique. Contrairement a la vérité scientifique, elle n'est pas fondée sur I'observation empirique, mais
sur des principes éthiques et des jugements de valeur. Les vérités morales reposent sur des valeurs, des
normes sociales, et des principes éthiques qui peuvent provenir de la philosophie morale (comme chez
Kant ou Aristote), de la religion, ou méme des conventions sociales. Elles touchent aux questions de ce
qu'il faut faire et comment il convient d'agir. Les vérités morales ne peuvent étre déduites directement
des faits scientifiques. Méme si la science peut éclairer des questions morales (par exemple, en étudiant
les conséquences de certaines actions sur le bien-étre humain), elle ne peut pas a elle seule déterminer
ce qui est moralement juste ou injuste. La célebre distinction entre « étre » et « devoir-étre » montre
qu’on ne peut pas dériver des normes morales simplement a partir des faits.

Enfin, 'expression artistique produit aussi des représentations qu’on peut associer a la vérité, mais il
s’agit de vérités subjectives, qui ne correspondent pas a la réalité empirique mais révéelent plutot une
forme de vérité symbolique qui exprime la complexité émotionnelle de lartiste. Elle est fondée sur
Pinterprétation et la créativité. Les ceuvres d'art, que ce soit en peinture, musique, littérature ou cinéma,
expriment des vérités personnelles ou universelles a travers la représentation symbolique, esthétique ou
émotionnelle. Contrairement a la science, l'art n'est pas soumis a des criteres de vérification ou de
reproductibilité. I explore les ambiguités et les multiples interprétations de la réalité. Les deux
domaines peuvent néanmoins se croiset, par exemple, lorsque l'art s'inspire de découvertes scientifiques
ou en questionne les implications (comme dans l'art abstrait ou les ceuvres de science-fiction).

18]



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

I.1. La science moderne : théorie et expérience

La science moderne se distingue radicalement de la connaissance des Anciens sur plusieurs points,
notamment dans sa relation a la théorie et a I'expérience, ainsi que dans son approche méthodologique.
La révolution scientifique qui marque le passage a la science moderne se déroule dans un contexte
historique et intellectuel spécifique, ou de nouvelles idées émergent et remettent en cause les cadres

traditionnels de la connaissance, notamment ceux d’Aristote.

Dans la pensée d'Aristote, la science est principalement une activité théorique visant a comprendre les
causes premicres et les principes fondamentaux du monde. Sa méthode repose sur la déduction logique
(ex. : syllogisme) : Aristote privilégie I'emploi de la logique pour dériver des vérités a partir de principes
généraux, supposés évidents. Il reconnait aussi I'importance de I'observation, mais celle-ci joue un role
secondaire. Elle est subordonnée a des principes théoriques préexistants. L'observation sert surtout a
illustrer ou confirmer les idées philosophiques générales sur la nature, plutot qu'a remettre en question
ces idées. Aristote congoit le monde comme ordonné selon des catégories fixes et des finalités
naturelles, ce qui donne lieu a une conception téléologique (c'est-a-dire axée sur la finalité des
phénomenes) de la nature. Pour lui, les objets naturels tendent vers des fins prédéterminées. Par
exemple, la chute des corps vers le sol est expliquée par la nature terrestre de ces corps qui cherchent

leur place naturelle.

[YouTube | La chute des corps expliguée par Etienne Klein | vidéo, durée 6 minutes 36" | lien :
https://www.youtube.com/watch?v=dIDWHIX-c5M]

La révolution scientifique moderne

La science moderne, qui émerge aux siccles XVI¢ et XVII¢, marque une rupture profonde avec la
méthode aristotélicienne. Cette rupture se traduit par une refonte radicale des rapports entre la théorie
et I'expérience, sous l'impulsion de penseurs comme Galileo Galilei (Galilée), Francis Bacon, Johannes
Kepler, et plus tard Isaac Newton. Cette révolution scientifique se caractérise par plusieurs aspects,

notamment le renversement entre les étapes de I'observation et du raisonnement.

Dans la science moderne, I'expérience devient centrale. Contrairement a Aristote, qui subordonne
Pexpérience a la théorie, les penseurs modernes, comme Galilée et Bacon, insistent sur la nécessité de
tester les hypothéses a travers des expériences rigoureuses. Galilée, par exemple, utilise des instruments
comme le télescope pour observer les corps célestes et tester empiriquement ses théories sur le

mouvement des objets. La science devient alors expérimentale, et non plus simplement théorique.

Notamment, Francis Bacon critique la méthode aristotélicienne pour sa dépendance a la logique
déductive et théorique. Il propose une méthode inductive, qui consiste a accumuler des observations
particulieres pour en tirer des principes généraux. Selon Bacon, c'est par l'expérimentation que la nature
révele ses lois, et non par la simple spéculation intellectuelle. Cette approche favorise la découverte de
nouvelles connaissances par I'investigation empirique.

La science moderne se détourne ainsi de la téléologie aristotélicienne. Dans la physique de Newton, les
corps se déplacent non pas en raison de leur finalité naturelle, mais parce qu’ils sont soumis a des
forces. La recherche des causes finales est remplacée par la recherche des causes efficientes, c'est-a-dire
des mécanismes par lesquels les phénomenes naturels se produisent. La science moderne cherche a

19]


https://www.youtube.com/watch?v=dlDWHIX-c5M

organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

comprendre comment les choses se produisent, plutdt que pourguoi elles se produisent (au sens d’un

« but » ou d’une « fin »).

Les théories scientifiques modernes, loin d'étre des vérités absolues, sont considérées comme des
hypotheses qui doivent étre testées par I'expérience. Ce principe est au cceur de la méthode scientifique
moderne, qui repose sur une dialectique entre I'hypothese (élaborée par la raison) et l'expérimentation
(véritable mise a I’épreuve des hypothéses). Ainsi, contrairement a Aristote, la vérité scientifique est
provisoire, sujette a modification en fonction des résultats des expériences et des observations futures.

Le contexte de la révolution scientifique

La révolution scientifique moderne ne se produit pas dans un vide, mais dans un contexte intellectuel,
social et technologique particulier qui favorise I’émergence d’une nouvelle manicre de penser la science.
Le renouveau de la pensée durant la Renaissance, avec 'essor de I'humanisme, favorise un retour aux
textes anciens (comme ceux d'Archimede et de Ptolémée) et une remise en cause des dogmes établis
par la scolastique médiévale. Les penseurs de la Renaissance recherchent des méthodes nouvelles et plus
tiables pour comprendre le monde.

L'invention de nouveaux outils scientifiques, tels que le télescope (Galilée) ou le microscope, permet
d'observer des phénomenes invisibles a I'ceil nu et ouvre des horizons nouveaux pour la recherche
scientifique. Ces outils facilitent le passage a une science expérimentale basée sur I'observation directe

et précise du monde naturel.

La science moderne, notamment avec Galilée, entre en conflit avec les autorités religieuses, car elle
remet en question certaines vérités traditionnelles, comme la cosmologie aristotélicienne et ptolémaique
(la Terre au centre de l'univers). L.a condamnation de Galilée par 'Eglise pour son soutien au systéme
héliocentrique (Copernic) symbolise la tension entre la science moderne et les autorités religieuses de
I'époque. Le développement de la science moderne est également lié a un climat général de remise en
cause de l'autorité traditionnelle. Le protestantisme, par exemple, prone une approche plus directe et
individuelle de la vérité religieuse, en rejetant les médiations hiérarchiques de I'Eglise. Cet esprit de
réforme se reflete aussi dans la recherche d'une méthode scientifique plus rigoureuse et indépendante

des autorités établies.

Francis Bacon : induction et expérimentation

Francis Bacon (1561-1626) est I'une des figures clés de la révolution scientifique moderne. Il est
souvent considéré comme le fondateur de la méthode scientifique expérimentale, en raison de son
insistance sur la nécessité de partir de 'observation empirique et de rejeter les préjugés et les erreurs
qui, selon lui, ont freiné le progres de la connaissance. Sa contribution principale a la philosophie des
sciences réside dans I’élaboration de la méthode inductive et dans sa critique des idoles, c'est-a-dire des
préjugés qui faussent notre perception du monde.

Bacon se positionne contre toute forme de dogmatisme philosophique, en particulier celui hérité
d’Aristote, qu’il juge trop théorique et déconnecté de la réalité empirique. Sa méthode est également
anti-dogmatique dans le sens ou elle refuse de considérer les résultats scientifiques comme définitifs ou
infaillibles. ’'un des principes fondamentaux de la méthode scientifique baconienne est 'ouverture a la
révision et a 'amélioration constantes. Pour Bacon, la science est un projet collectif et progressiste. La

[10]



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

connaissance n’est jamais achevée ; elle se construit progressivement a travers la contribution de
nombreux chercheurs qui testent, critiquent et améliorent les théories. Il prone une accumulation
systématique des connaissances, qui doivent étre partagées et discutées au sein de la communauté
scientifique. La science n’est donc pas une simple quéte de la vérité abstraite, mais doit étre utile a
I’humanité. 11 rejette 'idée que la connaissance est une fin en soi ; elle doit plutot servir a améliorer les
conditions de vie des humains. Bacon célebre ainsi la capacité de la science a « triompher de la nature
en lui obéissant » pour en tirer des bénéfices pratiques, notamment dans les domaines de la médecine,
de Tagriculture, et de la technologie. Cette approche pragmatique de la connaissance annonce le

développement des sciences appliquées.

Les quatre idoles

Dans le Novum Organum (1620), Bacon identifie quatre types de préjugés ou d’idoles (les fantomes) qui
empéchent les humains d’accéder a une connaissance véritable de la nature. Ces idoles sont des illusions
de la pensée, des erreurs profondément enracinées dans I'esprit humain, et qui doivent étre surmontées
pour permettre une véritable enquéte scientifique.

XXXVIII. Non-seulement les fantimes et les notions fausses qui ont déja pris pied dans
Ientendement humain, et y ont jeté de si profondes racines, obséderont tellement les esprits que la
vérité aura peine a s’y faire jour ; mais, le passage une fois ouvert, ils accourront de nouveau dans
la restauration des sciences, et feront encore obstacle, si les hommes ne sont bien avertis de s’en
défier et de prendre contre eux toutes sortes de précautions.

XXXIX. Ces fantdmes qui obsedent 'esprit humain, nous avons cru devoir (pour nous faire mieux
entendre) les distinguer par les quatre dénominations suivantes : la premicre espéce, ce sont les
fantimes de race ; 1a seconde, les fantdmes de lantre ; la troisieme, les fantimes de la place publigne ; la
quatrieme, les fantomes de thédtre.

F. Bacon, Novum Organum, livre 1 [1620], tr. F Riaux, Charpentier, 1843, p. 13.

Les fantimes de race, sont les idoles de la tribu [§ XLI], des erreurs qui proviennent de la nature humaine
elle-méme. Les étres humains ont tendance a voir des régularités ou des modeles 1a ou il n'y en a pas, et
a projeter leurs propres attentes et désirs sur le monde. Bacon critique ici la tendance humaine a
généraliser trop rapidement et a chercher des significations la ou il n'y a que des phénomenes
accidentels.

Les fantomes de lantre, ou idoles de la caverne [§ XLII], sont les préjugés personnels, provenant de
I’éducation, de la culture ou des expériences individuelles. Bacon compare I'esprit de chaque individu a
une caverne ou la lumiere de la vérité ne pénetre que de maniere déformée. Chaque personne voit le
monde a travers son propre prisme, ce qui biaise la compréhension des faits objectifs.

Les fantimes de la place publigue sont les idoles du forum [§ XLIII], des erreurs qui proviennent du langage
et des discours. Le langage, en particulier, peut créer des confusions et des malentendus en raison des
imprécisions et des ambiguités dans les mots. Bacon met en garde contre les abus du langage qui nous
amenent a croire en des distinctions et des concepts artificiels qui n'ont pas de base dans la réalité.

Les fantomes de théitre, ou idoles du théatre [§ XLIV], sont des préjugés hérités des systemes
philosophiques ou scientifiques traditionnels, qui sont acceptés sans critique, comme des dogmes.
Bacon vise ici les philosophies comme celle d’Aristote, qui a dominé la pensée médiévale et qui repose
sur des principes abstraits souvent éloignés de 'observation empirique.

[11]



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

En critiquant ces idoles, Bacon cherche a débarrasser I'esprit humain de ses préjugés pour le préparer a
une enquéte rigoureuse sur le monde naturel. Il souligne que la science doit se méfier de ces illusions et
qu’elle ne peut progresser que si elle s’appuie sur une méthode expérimentale et empirique.

La méthode expérimentale

Au-dela de cette critique, la contribution de Bacon a la science concerne sa promotion de la méthode
inductive. Contrairement a la méthode déductive d’Aristote, qui part de principes généraux pour en
dériver des conclusions spécifiques, Bacon préconise une approche inductive, qui commence par des
observations particulieres pour en tirer des généralisations ou des lois. Pour Bacon, la science doit partir
de l'observation minutiecuse des phénomenes particuliers. En accumulant un grand nombre
d’observations et en comparant les résultats, on peut alors dégager des lois générales. Cette méthode
inductive permet d’aller du concret vers P'abstrait, en s’assurant que les théories sont fondées sur des
faits empiriques. L'expérience est, pour Bacon, le cceur de la démarche scientifique. Contrairement a
Aristote, qui se fiait a 'observation naturelle et a la spéculation théorique, Bacon propose de provoquer
les phénomenes naturels par des expériences controlées. Cela permet de tester des hypothéeses dans des
conditions spécifiques, ce qui donne des résultats plus fiables que I'observation passive de la nature.

Pour illustrer cette approche, Bacon propose ce qu'il appelle des « tables d’induction » [Novun Organuns,
livre II, §{X-XIV]. Ces tables consistent a classer les faits en trois catégories : présence, proximité (ou
absence) et degrés. La table de présence présente une liste de nombreux exemples ou des phénomenes
d'intérét se produisent, par exemple de nombreux exemples de choses ou nous avons de la chaleur.
Bacon est assez complet. La table de proximité essentielle. Pour discerner la véritable cause de la
chaleur, Bacon recherche des exemples de choses qui ressemblent a celles de la table de présence mais
qui manquent de chaleur. Par exemple, la lumiere de la lune (froide) est contrastée avec la lumicre du
soleil (chaude), ce qui est intéressant étant donné qu'il s'agit tous deux de corps célestes. La table de
degrés ou de comparaison ou des exemples sont présentés, montrant ou la quantité de chaleur percue
varie en degré entre les choses. Cela est également utile pour discerner la véritable cause sous-jacente et
la nature de la chaleur. A partir de ces observations, il devient possible de discerner des régularités ou
des corrélations, et de formuler des théories qui sont ensuite mises a I'épreuve de I'expérience. Cette
approche inductive marque une rupture avec les méthodes plus spéculatives du passé, en s'appuyant sur
la répétition et la validation expérimentale.

X. Ainsi, le but de la véritable science étant désormais bien fixé, il faut passer aux préceptes, et cela
sans troubler ni renverser ordre naturel.

Or les indications qui doivent nous diriger dans l'interprétation de la nature comprennent en tout
deux parties. Le but de la premiere est de déduire ou extraire de 'expérience les axiomes, et celui
de la seconde, de déduire et de faire dériver de ces axiomes de nouvelles expériences.

La premicre partie se subdivise en trois autres, qu’on peut regarder comme trois especes de
services ; savoir : service pour les sens, service pour la mémoire, enfin service pour 'esprit ou la
raison.

En effet, la premiére chose dont il faut se pourvoir, c’est une histoire naturelle et expérimentale
d’un bon choix et assez compleéte ; ce qui est la vraie base de tout I’édifice, car il ne s’agit nullement
ici d’imaginer et de deviner, mais de découvrir, de voir ce que la nature fait ou laisse faire.

Or les matériaux de lhistoire naturelle et expérimentale sont si variés et si épars que l'entendement,
excessivement partagé et comme tiraillé en tout sens par cette multitude confuse d’objets, finira par
s’y perdre, si on ne larréte, pour ainsi dire, pour les faire comparaitre devant lui dans 'ordre

[12]



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

convenable. Ainsi, il faut dresser des tables ou coordinations d’exemples disposées de telle maniere
que 'entendement puisse travailler dessus avec facilité.

Mais, ces tables fussent-elles trés-bien rédigées, 'entendement abandonné a lui-méme et opérant
par son seul mouvement naturel n’en est pas moins incompétent et inhabile a la confection des
axiomes, si 'on n’a soin de lui donner des directions et de appui. Ainsi, en troisieme lieu, il faut
faire usage de la vraie induction, qui est la clef méme de l'interprétation. Nous traiterons d’abord
ce dernier sujet ; puis, en suivant Pordre rétrograde, nous passerons aux autres parties.

F. Bacon, Novum Organum, livre 11 [1620], tr. . Riaux, Charpentier, 1843, p. 92.

Ce passage du Novum Organum de Francis Bacon illustre sa vision méthodologique de la science et son
approche inductive pour I’étude de la nature. Bacon commence par affirmer que le but de la véritable
science est désormais bien défini, ce qui indique une intention claire de progresser dans l'acquisition de
connaissances. Il souligne que cette démarche doit se faire sans troubler l'ordre naturel, ce qui suggere

une approche respectueuse des phénomenes observés.

Bacon divise les indications nécessaires pour I'interprétation de la nature en deux parties principales :
Pextraction d’axiomes a partir de I'expérience, cela signifie que l'on doit d'abord observer le monde et
recueillir des données concretes avant de formuler des principes généraux. L'observation est essentielle
pour établir des lois ou des axiomes scientifiques ; la dérivation de nouvelles expériences a partir des
axiomes, une fois que des axiomes sont établis, ceux-ci doivent étre utilisés pour guider de nouvelles
expériences afin de produire un cycle de connaissance ou l'observation et 'expérimentation se
nourrissent mutuellement.

Bacon décompose la premiere partie (l'extraction d'axiomes) en trois services, représentant des
approches différentes pour traiter l'information : 'observation et la collecte de données par les sens,
considérés comme les outils de base pour exploration de la nature ; la nécessité de conserver et de
classer les observations, c’est pourquoi une bonne mémoire est essentielle pour relier différentes
observations et pour construire une base de connaissances ; l'analyse et a l'interprétation des données
collectées, c’est-a-dire la phase ou les idées commencent a étre formées a partir des observations.

Finalement, Bacon insiste sur I'importance de créer une histoire naturelle et expérimentale bien
documentée, qui sert de fondation a toute recherche scientifique. Il s'agit de rassembler des
observations précises et fiables sur les phénomenes natutels, plutot que de s'appuyer sur des
conjectures ou des spéculations. Cette histoire naturelle est considérée comme la « vraie base de tout
I’édifice » scientifique. En méme temps, Bacon met en garde contre le risque que 'entendement humain
se perde dans la multitude d’observations possibles. Il soulighe que les matériaux d’une histoire
naturelle sont variés et épars, ce qui peut provoquer une confusion. Pour éviter cela, il est nécessaire
d'organiser les données sous forme de « tables ou de coordinations d’exemples », permettant ainsi a
l'esprit de travailler efficacement. Toutefois, méme avec des tables bien rédigées, 'entendement humain
reste limité s'il n'est pas guidé. C'est la que la vraie induction entre en jeu. L'induction est le processus
par lequel des généralisations sont dérivées a partir d'observations spécifiques. Pour Bacon, l'induction
est essentielle pour interpréter correctement les données et pour établir des axiomes valables. 1l
annonce qu'il traitera d'abord ce sujet de l'induction avant de revenir aux autres parties de sa
méthodologie.

[13]



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

La mathématisation du réel : de Galilée a Newton

L'un des apports majeurs de Galilée et de Newton est I'idée que les phénomenes naturels peuvent étre
décrits a travers des lois mathématiques. La ou Aristote décrivait le monde en termes qualitatifs (chaud,
froid, lourd, léger), la science moderne le décrit de maniére quantitative (forces, vitesses, trajectoires).
Galilée affirme que la « nature est écrite en langage mathématique », et Newton montre que des
principes universels, comme la loi de la gravitation, peuvent expliquer aussi bien la chute des corps sur
Terre que le mouvement des planctes.

L’approche mathématique introduite par Galilée et Newton marque une rupture épistémologique. La
ou Aristote et les philosophes médiévaux voyaient le monde comme un ensemble de phénomeénes régis
par des qualités intrinseques et des finalités naturelles, la science moderne introduit l'idée que les
phénomeénes peuvent étre expliqués par des causes efficientes exprimées sous forme de lois
mathématiques. La finalité naturelle, omniprésente chez Aristote, est écartée au profit d'une explication
mécanique des phénomenes. Ainsi, pour comprendre la chute d’un objet, il ne s’agit plus de rechercher
sa cause finale (pourquoi il tombe, quel est son but), mais de mesurer la force qui s'exerce sur lui et la
vitesse avec laquelle il tombe. Le monde devient un ensemble d’interactions entre forces mesurables, et
le role du scientifique est de découvrir les lois qui gouvernent ces interactions.

La mathématisation du réel permet non seulement de décrire les phénomenes, mais aussi de les prévoir.
Grace aux lois formulées par Newton, les scientifiques peuvent prédire avec une grande précision des
événements futurs, comme le mouvement des planétes ou la trajectoire d’un projectile. Le modcle
mathématique de la science moderne devient ainsi un outil prédictif d’une puissance inédite, capable
d’expliquer et d’anticiper des phénomenes naturels de maniere précise et vérifiable.

Pour Galilée et Newton, la compréhension véritable du monde passe donc par la quantification des
phénomenes. La capacité a décrire les mouvements des corps célestes, des objets en chute libre ou des
forces gravitationnelles a travers des équations montre que la nature suit un ordre rationnel et
intelligible. En ce sens, la science devient une quéte de structures cachées derriere les phénomenes
visibles, ou I'univers tout entier est percu comme une grande machine régie par des lois fixes et

calculables.

Galilée : le langage mathématique de la nature

Galilée (1564-1642) est 'un des premiers a formuler I'idée que la nature est « écrite en langage
mathématique ». Pour lui, le monde physique ne peut étre compris qu’a travers les lois de la géométrie
et de la mécanique. En s’éloignant de la spéculation qualitative, Galilée introduit la notion que les
phénomenes naturels peuvent étre mesurés et modélisés a I'aide d’équations. Dans le Discours concernant
denx sciences nonvelles (1638), 1l étudie le mouvement des objets et montre que la chute des corps n’est pas
due a leur nature lourde, comme le croyait Aristote, mais qu’elle obéit a une loi universelle de
l'accélération. 11 démonte ainsi 'idée aristotélicienne selon laquelle des objets plus lourds tombent plus
vite que les plus légers, et montre, a travers des expériences précises (comme la chute des spheéres
depuis la tour de Pise), que l'accélération des corps en chute libre est constante et indépendante de leur
poids. De plus, Galilée introduit la notion de « référentiel inertiel » et pose les bases de la mécanique
classique en affirmant que les lois du mouvement sont les mémes dans un systéme en mouvement
uniforme que dans un systéme au repos, ce qui constitue le fondement du principe de la « relativité
galiléenne ». Cela marque une rupture avec la physique d’Aristote, pour qui le mouvement naturel des

[14]



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

objets était lié a des lieux spécifiques dans l'univers. La quantification précise du mouvement, de la
vitesse et de I'accélération ouvre la voie a une mathématisation du monde physique.

La philosophie est écrite dans cet immense livre qui se tient toujours ouvert devant nos yeux, je
veux dite 1'Univers, mais on ne peut le comprendre si l'on ne s'applique d'abord a en comprendre
la langue et a connaitre les caracteres avec lesquels il est écrit. Il est écrit dans la langue
mathématique et ses caractéres sont des triangles, des cercles et autres figures géométriques, sans le
moyen desquels il est humainement impossible d'en comprendre un mot. Sans eux, c'est une
errance vaine dans un labyrinthe obscur.

Galileo Galilei, L.’'Essayenr [1623], tr. C. Chauviré, Paris, Les Belles Lettres, 1980, p. 141

Pour Galilée, l'univers est comme un immense livte ouvert qui contient des vérités profondes sur la
nature et le fonctionnement du monde. Galilée compare l'univers a un livre qui est toujours ouvert
devant nous. Cette métaphore suggere que la réalité physique est accessible a ceux qui cherchent a la
comprendre. Cependant, pour en saisir le sens, il faut plus que de simples observations ou des
spéculations : il faut un effort intellectuel et une méthode appropriée. L'univers, avec ses lois et ses
phénomenes, est une source de connaissance infinie, mais elle ne se révéle qu'a ceux qui se donnent la

peine d'en percer les secrets.

Galilée affirme que 'univers est écrit dans la « langue mathématique ». Cela signifie que les lois et les
principes qui régissent le monde naturel peuvent étre exprimés par des équations et des concepts
mathématiques. Les mathématiques ne sont pas simplement un outil parmi d'autres, mais le langage
fondamental de la nature. Galilée, préfigurant les travaux de scientifiques ultérieurs, insiste sur l'idée que
la science moderne repose sur une compréhension mathématique des phénomenes. En ce sens, les
« caracteres » mentionnés par Galilée se référent aux formes géométriques — triangles, cercles, et autres
figures — qui sont essentielles pour traduire les relations et les propriétés des objets dans le monde. Par
exemple, la description d'un mouvement peut nécessiter l'utilisation de la géométrie pour visualiser les
trajectoires ou pour comprendre les forces en jeu. Ces figures géométriques sont des symboles qui, une

fois maitrisés, permettent de naviguer a travers les lois de la nature.

Galilée met en avant le fait qu’il est humainement impossible de comprendre l'univers sans les
mathématiques. Cela implique que la simple observation sensorielle ou la pensée philosophique
abstraite ne suffisent pas ; il faut appliquer une méthode rigoureuse qui utilise les mathématiques pour
déchiffrer le « texte » de 'univers. Sans cette approche, toute tentative de comprendre les phénomenes
naturels serait « une errance vaine dans un labyrinthe obscur ». Cette image évoque le désespoir d'une

quéte de connaissance qui échoue faute de méthode appropriée.

Newton : les lois universelles de la nature

L’ceuvre de Isaac Newton (1643-1727) parachéve cette révolution en offrant une synthese
mathématique des phénomenes physiques a travers ses trois lois du mouvement et sa loi de la
gravitation universelle. Dans son traité¢ Philosophiw Naturalis Principia Mathematica (1687), Newton
propose une vision cohérente et unifiée du monde naturel, dans laquelle les mémes lois s'appliquent
partout, que ce soit a la chute d'une pomme sur Terre ou au mouvement des planétes dans le ciel.

Pour Newton, la gravitation est une force qui agit entre deux corps en fonction de leurs masses et de la
distance qui les sépare, et cette force peut étre décrite par une équation mathématique simple et

[15]



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

universelle. Cela représente un saut conceptuel immense : au lieu d’attribuer des mouvements célestes a
des spheres parfaites ou a des substances divines, Newton explique que la méme loi régit les objets
terrestres et célestes. Cette universalité des lois de la physique est un des fondements de la science

moderne.

Les trois lois du mouvement de Newton, qui régissent I'inertie, 'accélération sous Ueffet d'une force, et
I'action-réaction, sont également des formulations mathématiques qui permettent de décrire et de
prévoir avec précision le comportement de tout objet en mouvement. Par exemple, sa deuxieme loi
(force égale a la masse multipliée par I'accélération) fournit un cadre général pour comprendre
comment les forces appliquées a un objet affectent son mouvement, et son concept d'inertie généralise

les idées déja esquissées par Galilée.

|16



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

l.2. La science contemporaine : paradigmes et progrés scientifique

L'épistémologie contemporaine se caractérise par une réflexion critique sur les méthodes et les objets
de la connaissance scientifiques. Elle ne se contente plus de définir ce qu’est une connaissance
scientifique valide, mais s'intéresse également aux dynamiques qui régissent le développement des
sciences, aux obstacles qui peuvent freiner ce progres, et aux révolutions intellectuelles qui modifient
profondément les cadres de pensée. En s'éloignant du positivisme traditionnel qui dominait les
approches précédentes, elle interroge la nature des paradigmes scientifiques, la possibilité de vérifier les
théories, et les liens complexes entre la science et la technique.

C’est dans le contexte de la révolution industrielle et des grandes avancées scientifiques du XIX* siecle
que s’est développé le positivisme. Le succes des sciences naturelles, comme la physique et la biologie, a
inspiré l'idée que l'on pouvait appliquer les mémes méthodes d'observation et d'expérimentation aux
sciences humaines pour atteindre un savoir objectif. Le positivisme est ainsi une réponse au
rationalisme abstrait des Lumiéres et a la métaphysique spéculative de 1'époque romantique, qui
s'intéressaient davantage aux principes universels et aux idées a priori qu'aux faits concrets.

Contexte historique : le positivisme

Le positivisme est une doctrine philosophique développée au XIX® siecle qui affirme que la
connaissance authentique repose exclusivement sur les faits observables et les données empiriques.
Selon cette approche, les spéculations métaphysiques ou teligieuses n'ont pas de valeur cognitive, car
elles ne peuvent pas étre vérifiées par l'expérience. Le positivisme repose sur plusieurs principes : la
connaissance doit se fonder sur des faits observables et vérifiables, seules les données empiriques sont
considérées comme valides ; les spéculations qui ne peuvent pas étre confirmées par l'expérience sont
considérées comme inutiles pour le progrés de la connaissance (rejet de la métaphysique) ; il n'y a
qu'une seule méthode valable pour toutes les sciences, qu'elles soient naturelles ou humaines, et cette
méthode est celle de la science empirique ; le positivisme envisage I'évolution des sciences comme un
processus cumulatif et linéaire ou chaque découverte s'ajoute aux précédentes pour former un
ensemble de connaissances de plus en plus complet et précis.

Le positivisme a influencé la maniere dont on pense la validité et la nature du savoir scientifique. 11 a
donné naissance a l'idée selon laquelle la science est une accumulation continue de faits et de lois :
I’épistémologie positiviste se caractérise par la croyance en une objectivité absolue de la connaissance
scientifique, une foi dans les capacités de la science a répondre a toutes les questions rationnelles, et une
nette séparation entre les faits et les valeurs. Cependant, pendant le XX¢ siecle, I’épistémologie
philosophique a souligné les limites du positivisme en montrant que le processus de découverte
scientifique est également influencé par des facteurs sociaux, historiques et culturels. De plus,
I'exaltation de la science conduit a des dérives scientistes, ou la science est percue non seulement
comme le mode¢le ultime de la connaissance, mais aussi comme la solution a tous les problemes

humains. Cette vision a souvent négligé les dimensions éthiques et philosophiques de la connaissance.

[17]



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

Auguste Comte

Dans le Cours de philosophie positive Auguste Comte soutient que les connaissances humaines progressent
en passant par trois stades : théologique, métaphysique, et enfin scientifique, ce dernier étant marqué
par une approche rigoureusement empirique et expérimentale. Pour Comte, la science devait se
concentrer sur les faits observables, en excluant toute spéculation métaphysique, et progresser vers une
unification des connaissances. Considéré comme le fondateur du positivisme, Comte congoit le progres
des connaissances comme un processus qui est régit par une « loi des trois états », selon laquelle
I'humanité progresse intellectuellement a travers trois stades successifs :

e L'état théologique : les phénomenes naturels sont expliqués par des forces surnaturelles ou

divines.

e L'état métaphysique : les forces abstraites et les entités immatérielles remplacent les dieux dans

les explications des phénomenes.

e L'état positif : les explications reposent sur l'observation empirique et la formulation de lois

scientifiques, laissant de coté toute spéculation sur les causes ultimes.

Pour Comte, la science est le stade ultime du développement intellectuel humain, et elle est appelée a
remplacer la théologie et la métaphysique dans la recherche de la vérité. 11 voyait également dans la
sociologie, qu'il appelait 1 »physique sociale », une science capable d'unifier les connaissances et de
résoudre les problemes sociaux grace a une approche scientifique.

Les enjeux du progres scientifique et technique

Les enjeux du progres scientifique et technique dépassent largement le cadre des seules découvertes et
applications pratiques. En effet, ce progres s'accompagne d'une interrogation essentielle : peut-il étre
dissocié du progres moral ? Autrement dit, les avancées scientifiques et technologiques peuvent-elle
faire abstraction d’une amélioration des valeurs et des comportements humains ? L'histoire a montré
que les progres de la science, bien qu'ils aient transformé la société et amélioré les conditions de vie,
n'ont pas toujours été accompagnés d'une amélioration de la justice, de la solidarité ou du respect de la
dignité humaine. Par exemple, les découvertes dans le domaine de la physique ont permis des avancées
telles que I'électricité et les technologies de l'information, mais ont également conduit au
développement d'armes de destruction massive.

La distinction entre progres scientifique et progres moral souleéve la question de la responsabilité
éthique des chercheurs et des ingénieurs. Si la science se veut une entreprise de quéte de la vérité, elle
n’est pas nécessairement guidée par des valeurs morales. Les applications de la recherche scientifique
peuvent, par conséquent, étre utilisées a des fins bénéfiques ou nuisibles, selon les choix faits par les
sociétés. Par exemple, les manipulations génétiques offrent des perspectives révolutionnaires en
médecine, mais elles posent également des questions éthiques complexes concernant les limites de
l'intervention humaine sur le vivant.

Ce questionnement concerne aussi la relation entre la science et la technique qui est complexe et
ambivalente. La science repose souvent sur les avancées technologiques pour développer des
instruments de plus en plus performants. A titre d'exemple, les progrés en astronomie dépendent des
technologies des télescopes et des satellites, tandis que la médecine s'appuie sur des équipements

[18]



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

sophistiqués pour diagnostiquer et traiter les maladies. De ce point de vue, la technique semble étre une
condition du développement scientifique. Toutefois, il est également vrai que la science produit de
nouvelles connaissances qui, a leur tour, nourrissent l'innovation technologique, comme c'est le cas avec
les technologies de l'information et les sciences de I'ingénieur.

La capacité a distinguer les objectifs scientifiques des finalités technologiques est également un enjeu
crucial. Alors que la science vise a comprendre le monde par la découverte de principes et de lois
universels, la technique se concentre sur l'application pratique de ces connaissances pour résoudre des
problemes concrets. Cette différence de finalité explique en partie pourquoi le progres technique ne
garantit pas le progrés moral : les solutions techniques sont souvent évaluées en termes de leur
efficacité, alors que les considérations éthiques nécessitent un jugement sur les conséquences pour le
bien-étre humain et la préservation de la planéte.

Finalement, la question est de savoir si le progres scientifique et technique contribue au progres global
de I'humanité, une question qui appelle a repenser les liens entre ces trois formes de progtes :
scientifique, technique et moral. Cela pose la nécessité d'une réflexion éthique et philosophique sur les
orientations a donner aux recherches scientifiques, sur la régulation des innovations technologiques et
sur les valeurs que la société souhaite promouvoir. Il est donc essentiel de reconnaitre que le progres ne
peut étre réduit a la seule accumulation de connaissances et d'innovations, mais qu'il doit également
intégrer un débat éthique sur la finalité et les conséquences des découvertes.

Ce qui ralentit le progres scientifique : les obstacles épistémologiques

Dans La formation de l'esprit scientifigue, Gaston Bachelard explique que le progres scientifique ne suit pas
une trajectoire linéaire, mais qu'il est souvent entravé par des obstacles épistémologiques, c’est-a-dire
des éléments dans les connaissances antérieures qui bloquent I'émergence de nouvelles idées. Ces
obstacles peuvent étre des croyances, des concepts dépassés ou des habitudes de pensée qui entravent le
développement de théories plus avancées. Pour Bachelard, la science progresse par une série de
ruptures épistémologiques qui permettent de dépasser les anciennes conceptions et d'introduire de
nouveaux paradigmes.

Les obstacles épistémologiques désignent les freins ou résistances a 1'évolution de la pensée scientifique
qui proviennent des connaissances antérieures, des croyances, ou des schémas intellectuels habituels.
Ces obstacles ne sont pas seulement des erreurs ou des manques d'information, mais plutdt des fagons
de penser ancrées dans les esprits, qui semblent logiques et naturelles mais qui limitent l'acces a des
idées plus avancées. Pour Bachelard, ces obstacles constituent des murs épistémologiques qu'il faut
briser pour atteindre une compréhension plus approfondie des phénomenes. Les obstacles
épistémologiques peuvent prendre diverses formes, notamment :

* Les préjugés culturels ou sociaux : certaines idées héritées de la tradition ou de la culture
dominante peuvent influencer la facon dont les phénomeénes scientifiques sont interprétés. Par
exemple, 'idée aristotélicienne selon laquelle les corps lourds tombent plus vite que les corps
légers a été largement acceptée jusqu'a ce que Galilée démontre expérimentalement le contraire.

* Les concepts scientifiques dépassés : les théories qui ont dominé une époque donnée peuvent
ctre difficilement remises en question, méme lorsque des anomalies ou de nouvelles données
viennent contredire ces théories. Par exemple, le passage de la physique newtonienne a la

[19]



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

relativité d'Einstein a nécessité de surmonter l'obstacle de la croyance en l'absolutisme de
l'espace et du temps.

* Les habitudes de pensée : les méthodes ou cadres de raisonnement qui ont réussi dans le passé
peuvent devenir des freins lorsqu'ils sont utilisés de manicre rigide. L'inertie cognitive, ou la
tendance a penser de maniere linéaire et a reproduire des schémas de pensée existants, empéche

de percevoir les phénomenes sous un nouvel angle.

Pour Bachelard, le progres scientifique ne se réalise pas par une simple accumulation de connaissances,
mais par une série de ruptures épistémologiques qui viennent bouleverser les paradigmes établis. Une
rupture épistémologique correspond a un changement radical dans la maniere de concevoir un domaine
scientifique, souvent a la suite de la reconnaissance d'un obstacle épistémologique et de son
dépassement. La science progresse ainsi par « sauts » plutdt que de maniere continue, chaque rupture
ouvrant la voie a de nouvelles théories et a des méthodes plus adaptées. Des exemples célebres de
ruptures épistémologiques incluent :

* La révolution copernicienne : le passage du modele géocentrique au modele héliocentrique de
l'univers a brisé l'obstacle de la croyance en une Terre fixe au centre du cosmos. Ce changement
a transformé non seulement l'astronomie, mais aussi la manicere de comprendre la place de

I'humanité dans 'univers.

* La théorie de I'évolution de Darwin : elle a remis en question l'idée fixiste des espéces, un
obstacle épistémologique qui s'opposait a l'idée d'un changement graduel des étres vivants.
Cette rupture a permis de concevoir la biologie sur des bases dynamiques.

* La relativité restreinte et générale d'Einstein: en remettant en cause les notions absolues
d'espace et de temps, Einstein a permis de surmonter les limites de la mécanique classique et de
développer une compréhension plus compléte des phénomenes gravitationnels.

La notion d'obstacle épistémologique invite a repenser le dynamisme du savoir scientifique : au lieu de
le voir comme une accumulation de vérités, il apparait comme un processus de rectification continuelle
ou les théories sont révisées, corrigées, voire remplacées. L’approche de Bachelard met en lumiere
I'importance de l'esprit critique et de la capacité a remettre en question les certitudes établies. La
progression de la science nécessite de reconnaitre et de surmonter les obstacles qui se dressent sur son
chemin, en adoptant une attitude d'ouverture et de réévaluation permanente des connaissances. Les
obstacles épistémologiques montrent aussi que le développement scientifique est conditionné par un
contexte historique et social : les avancées dépendent non seulement des découvertes individuelles mais
aussi de la capacité collective a accepter le changement, a contester les idées recues, et a réformer les
méthodes de pensée. Ainsi, pour Bachelard, le progres scientifique exige un travail constant de réflexion
critique, d'innovation conceptuelle, et de lutte contre les inerties intellectuelles.

La vérification des connaissances : Popper et le falsificationnisme

Pour Karl Popper, l'un des plus grands défis de I'épistémologie est de distinguer les théories
scientifiques des théories non-scientifiques. Dans La /logigue de la déconverte scientifique [1934|, Popper
propose le critere de falsifiabilité comme marqueur essentiel de la scientificité. Selon Popper, une

120



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

théorie n'est scientifique que si elle est formulée de telle maniére qu'elle puisse étre testée
empiriquement et potentiellement réfutée par I'expérience.

Popper introduit la falsifiabilité pour répondre au probleme du critere de démarcation : comment
distinguer les propositions scientifiques des propositions métaphysiques, pseudoscientifiques ou
philosophiques ? 1l critique les courants comme le positivisme logique, qui cherchait a établir la
scientificité sur la base de la vérifiabilité empirique des énoncés. Popper soutient qu'une approche par
vérification est inadéquate, car il est toujours possible de trouver des observations compatibles avec une
théorie donnée. Par conséquent, la vérification ne garantit pas la validité d'une théorie, et il faut plutot
rechercher des situations dans lesquelles une théorie peut étre mise a I'épreuve de fagon stricte. Ainsi,
selon Popper : « Une théorie est scientifique dans la mesure ou elle expose des prédictions qui peuvent
ctre réfutées par l'expérience. Il n'y a pas de confirmation définitive, mais seulement des corroborations

temporaires » (*The Logic of Scientific Discovery*, 1934).

Pour Popper, la falsification consiste a soumettre les théories a des tests rigoureux en cherchant
activement des contre-exemples ou des anomalies qui pourraient les réfuter. Lorsqu'une théorie est
falsifiée par une expérience, elle doit étre abandonnée ou révisée, et une nouvelle théorie, mieux adaptée
aux observations, doit étre élaborée. Cette démarche, selon lui, est a la base du progres scientifique, qui
se fait par un processus de réfutation continue : les théories se succedent en devenant progressivement
plus robustes et plus proches de la réalité. Dans Conjectures and Refutations [1963], Popper affirme : « La
science ne progresse pas en accumulant des vérités, mais en remplagant des erreurs par des conjectures

mieux corroborées ».

L’approche proposée par Popper a profondément influencé la philosophie des sciences en insistant sur
le caractere provisoire et révisable du savoir scientifique. Popper reconnait d'ailleurs lui-méme dans ses
écrits ultérieurs que la falsification n'est pas toujours définitive, car les scientifiques peuvent choisir de
protéger une théorie contre une falsification en révisant les hypotheses auxiliaires ou les conditions
expérimentales. Malgré cela, il demeure convaincu que l'attitude critique et I'esprit de falsification sont
essentiels pour un véritable progres scientifique, car ils encouragent la remise en question et
I'amélioration constante des théories.

Le falsificationnisme constitue ainsi une réponse a l'idée que le savoir scientifique est cumulatif et
fournit une vision dynamique du progres scientifique : la science avance en se corrigeant elle-méme, par
I'élimination systématique des erreurs et l'introduction de théories plus fiables et plus précises. Pour
Poppetle progres scientifique repose sur la falsifiabilité des théories. Contrairement a l'idée selon
laquelle la science procede par vérification, Popper soutient qu'une théorie est scientifique si et
seulement si elle peut étre mise a I'épreuve par des expériences susceptibles de la réfuter. La science
progresse donc par un processus de falsification et de réfutation, ou les théories sont continuellement
testées et remplacées par des théories plus robustes lorsque de nouvelles données contredisent les
précédentes.

La notion de paradigme et les révolutions scientifiques

Dans La Structure des révolutions scientifiques [1962], Thomas Kuhn propose une nouvelle vision du progres
scientifique, fondée sur le concept de paradigme. Pour Kuhn, un paradigme correspond a un ensemble
de théories, méthodes, et pratiques partagées par une communauté scientifique, formant une vision du

|21]



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

monde commune et guidant la recherche au sein d'une discipline. Il ne se limite pas aux théories elles-
mémes, mais inclut également les normes et les valeurs qui orientent les activités scientifiques, comme
les questions jugées pertinentes, les méthodes employées, et les criteres pour évaluer les résultats.

Kuhn distingue deux phases dans I'évolution des sciences : la science normale et les révolutions
scientifiques. La science normale correspond aux périodes durant lesquelles les chercheurs travaillent a
l'intérieur d'un paradigme dominant, résolvant des énigmes ou des problemes scientifiques que le
paradigme détermine. Les scientifiques, plutot que de remettre en cause les fondements du paradigme,
tentent de résoudre les anomalies (phénomeénes inexpliqués ou résultats inattendus) en ajustant les
théories existantes.

Cependant, lorsque les anomalies s'accumulent et que le paradigme ne parvient plus a les résoudre, une
crise éclate, ouvrant la voie a une révolution scientifique. Pendant ces périodes de crise, les fondements
du paradigme sont remis en question, et de nouvelles théories sont proposées pour expliquer les
anomalies. La résolution de la crise entraine souvent l'adoption d'un nouveau paradigme, qui remplace
l'ancien en introduisant un changement radical dans les concepts fondamentaux de la discipline. Ce
processus est ce que Kuhn appelle un changement de paradigme.

Le passage d'un paradigme a un autre n'est pas simplement une révision progressive des théories
existantes, mais un changement profond et discontinu dans la mani¢re de comprendre le monde. Par
exemple, le passage de la physique aristotélicienne a la physique newtonienne, ou de la physique
classique a la physique relativiste et puis quantique, a radicalement transformé les notions de base
comme le mouvement, l'espace, le temps, et I'énergie. Ces changements de paradigmes impliquent des
ruptures épistémologiques, selon lesquelles les concepts, les questions et les méthodes de I'ancien
paradigme ne sont plus pertinents dans le nouveau cadre.

Dans un tel contexte, les scientifiques des différentes époques ne parlent pas simplement de la méme
chose en utilisant des termes différents. Les concepts eux-mémes changent de sens, rendant parfois la
communication difficile entre les partisans des anciens et des nouveaux paradigmes. Kuhn soutient que
ces révolutions scientifiques marquent des moments ou la perception méme de la réalité est modifiée,

ce qui explique pourquoi les paradigmes successifs ne sont pas toujours commensurables entre eux.

Contrairement a l'idée selon laquelle la science progresse par accumulation linéaire de connaissances,
Kuhn affirme que le progres scientifique est marqué par des périodes de stabilité (science normale)
alternant avec des crises qui peuvent engendrer des révolutions. Chaque révolution modifie
profondément la structure conceptuelle de la science, ouvrant ainsi la voie a de nouvelles directions de
recherche et de nouvelles interprétations des phénomenes naturels. Le progrés n'est donc pas
simplement une question d'ajout de nouvelles découvertes, mais implique la révision et la

restructuration des cadres théoriques.

L’idée de l'incommensurabilité des paradigmes, c'est-a-dire l'idée que les paradigmes successifs ne
peuvent pas étre comparés directement car ils utilisent des concepts et des criteres de vérité différents,
peut étre critiquée pour son relativisme apparent qui pourrait menacer 'objectivité de la science.
Toutefois, Kuhn soutient que méme si les paradigmes ne sont pas directement commensurables, les
révolutions scientifiques conduisent a des paradigmes qui offrent une meilleure capacité explicative et
une meilleure prédictibilité.

|22



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

[YouTube | Paradigme: définition du concept par Yves Gingras, UQAM | vidéo, durée 4 minutes 45" | lien:
https://www.youtube.com/watch?v=zMYZRznZBRK]|

Approfondissement. La relativité d'Einstein

Théorie de la relativité restreinte et générale. Révolutions dans la conception de l'espace et du temps.
Le role de la vitesse de la lumiere comme constante absolue.

Conséquences épistémologiques. Redéfinition de la simultanéité et de la gravitation. Relativité et
subjectivité de la connaissance du réel.

123


https://www.youtube.com/watch?v=zMYZRznZBRk

organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

1.3. Les sciences humaines : Objectivité et interprétation

Les sciences humaines se distinguent des sciences exactes et des sciences empiriques par la nature des
objets qu'elles étudient. La ou les sciences empiriques se concentrent sur les phénomenes naturels et les
lois universelles qui les régissent, les sciences humaines s'intéressent aux productions culturelles, aux
actions humaines, aux pratiques sociales, et aux textes. Cette spécificité rend l'interprétation centrale
dans les sciences humaines, car il s'agit non seulement de décrire des faits, mais aussi de comprendre
leur signification. Par exemple, en psychanalyse, l'interprétation des réves ou des actes manqués vise a
mettre au jour des significations inconscientes a partir des symboles exprimés par les patients ; en
sociologie, l'analyse des comportements sociaux implique une interprétation des motivations des
individus, des normes sociales, et des valeurs culturelles qui orientent leurs actions.

Dans les sciences humaines, la signification des phénomenes étudiés ne se réduit pas a des régularités
observables ou a des relations causales. Les objets d'étude — comme les comportements sociaux, les
ceuvres littéraires, les événements historiques ou les croyances religieuses — sont porteurs de sens, lequel
est produit par des individus ou des groupes dans un contexte culturel et historique donné. Par
conséquent, la démarche scientifique ne consiste pas seulement a expliquer les phénomenes, mais aussi
a les comprendre a travers leur dimension symbolique et leur valeur interprétative. Cette orientation a
conduit au développement de 'herméneutique, une discipline philosophique et méthodologique qui se
concentre sur l'art de l'interprétation. L'herméneutique s'attache a déchiffrer les significations des textes,
des actions et des structures sociales, en tenant compte du contexte dans lequel ils ont été produits et
de l'intention des acteurs. Elle considere les objets de la recherche comme des expressions humaines
qui nécessitent une approche compréhensive plutot qu'une approche strictement explicative.

Cest Wilhelm Dilthey qui a introduit la distinction entre comprendre (Verstehen) et expliquer
(Erkliren) pour différencier les sciences humaines des sciences naturelles. Selon cette perspective, les
sciences naturelles visent a expliquer les phénomenes a travers des lois causales, alors que les sciences
humaines cherchent a comprendre les phénomenes en les inscrivant dans une trame de significations.
Cette différence méthodologique implique que l'objet de la compréhension ne peut étre saisi qu'en
reconstituant les intentions et les contextes qui le sous-tendent. Dans I'Introduction aux sciences de
Iesprit [1883], Dilthey souligne que les sciences naturelles cherchent a expliquer les phénomenes en se
fondant sur des lois causales, tandis que les sciences humaines se concentrent sur la compréhension des
actions humaines et des significations qui les sous-tendent. LLa compréhension renvoie a la capacité
d'entrer dans le monde des significations et des intentions des individus, tandis que I'explication désigne
l'analyse des relations causales et des phénomenes observables.

L'un des défis de l'interprétation dans les sciences humaines réside dans la question de 'objectivité.
Contrairement aux sciences naturelles, ou les résultats expérimentaux peuvent étre reproduits et vérifiés
de maniere indépendante, l'interprétation dans les sciences humaines est souvent marquée par une
certaine subjectivité, car elle dépend du point de vue de l'interprete et de sa compréhension préalable
du contexte. Cette dimension subjective pose le probléme de l'intersubjectivité : comment parvenit a
des interprétations qui soient partageables et validées par une communauté scientifique ? Le recours a
des méthodes herméneutiques rigoureuses permet de limiter l'arbitraire de l'interprétation en s'appuyant
sur des regles de lecture et en confrontant différentes perspectives. Toutefois, 'interprétation reste un

| 24|



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

processus dialogique et ouvert, ou la compréhension est sans cesse enrichie par de nouvelles lectures et
interprétations.

Des sciences « comme les autres » ?

La question de savoir si les sciences humaines sont des sciences « comme les autres » peut étre abordée
a travers trois aspects : I'objectivité, les méthodes et les résultats.

Objectivité : Les sciences humaines rencontrent des difficultés particulieres a atteindre I'objectivité, car
elles étudient des phénomeénes humains souvent influencés par la culture, les valeurs et les contextes
sociaux. Contrairement aux sciences de la natutre, ou l'expérimentation permet d'isoler les variables, les
sciences humaines doivent composer avec des interprétations subjectives. Cependant, elles peuvent
viser une forme d'objectivité par I'analyse rigoureuse, la confrontation des interprétations et
l'explicitation des biais.

Méthodes : Les méthodes en sciences humaines différent de celles des sciences naturelles. Si ces
dernieres privilégient l'expérimentation et la quantification, les sciences humaines s'appuient sur des
approches qualitatives, comme l'interprétation des textes ou l'analyse des comportements. Elles peuvent
également utiliser des méthodes quantitatives (statistiques, enquétes), mais ces données nécessitent une
contextualisation. Les sciences humaines doivent ainsi développer des méthodes adaptées a la
complexité de leurs objets d'étude.

Résultats : Les résultats des sciences humaines sont souvent moins généralisables et moins prédictifs
que ceux des sciences exactes. Ils tendent a produire des connaissances contextualisées et nuancées, qui
tiennent compte de la variabilité des situations humaines. Cette caractéristique ne les rend pas moins
scientifiques, mais elle montre que leur approche differe par la nature méme de leurs objets d'étude.

Finalement, on peut affirmer que les sciences humaines peuvent prétendre au statut de « sciences » car
elle partagent avec les « autres sciences » objectif de construire la connaissance, méme si elle different
par les modalités de leur démarche scientifique et la nature des vérités qu'elles cherchent a établir.

L'approche herméneutique dans les différentes disciplines : I'exemple de I'histoire

Dans les sciences historiques, l'interprétation consiste a reconstituer le sens des événements passés en
tenant compte des sources disponibles, des contextes politiques, sociaux et culturels, et des intentions
des acteurs historiques. En tant que science, lhistoire se caractérise par sa démarche visant a
reconstruire et comprendre le passé a partir de traces et de documents. Contrairement aux sciences
naturelles, elle ne peut pas réaliser d'expérimentations controlées sur ses objets d'étude, mais elle utilise
une méthode rigoureuse pour analyser les sources (textes, artefacts, témoignages, etc.) et ¢tablir des
faits.

Les historiens utilisent des archives, des lettres, des journaux et des récits de I'époque pour reconstituer
les événements, comprendre les causes et les conséquences, et interpréter les motivations des acteurs.
Bien que l'interprétation des sources puisse vatier selon les historiens, la démarche reste scientifique, car
elle repose sur une analyse critique des sources, la vérification des faits et la mise en évidence des causes
et des effets.

Finalement, I'histoire n'est jamais totalement objective en raison de sa nature narrative, mais cela ne
signifie pas qu'elle soit dépourvue de rigueur scientifique. Les historiens peuvent viser 'objectivité en

|25]



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

adoptant une démarche critique vis-a-vis de leurs sources et en rendant explicites les choix narratifs.
L'enjeu est d'équilibrer l'explication des faits et la compréhension de leur signification, tout en
reconnaissant le réle inévitable de I'interprétation dans I'étude du passé.

Paul Ricoeur, histoire et narrativité : les enjeux de l'objectivité dans I'étude des faits historiques.

Paul Ricceur [ ?2??] a consacté une partie importante de son ceuvre a réfléchir sur la nature de I'histoire
et sur son caractere narratif. Dans Temps et récit, Ricceur affirme que l'histoire n'est pas une simple
accumulation de faits bruts, mais une activité de mise en récit, ou I'historien construit des narrations qui
visent a donner un sens au passé. Cette idée souléve plusieurs enjeux quant a I'objectivité en histoire.
Ricceur soutient que I'histoire est intrinsequement liée a la narrativité. Les faits historiques, pour étre
comptis, doivent étre insérés dans un récit cohérent qui articule les événements entre eux. L'historien
sélectionne, ordonne et interprete les événements en fonction d'une trame narrative, ce qui implique
que l'histoire ne se limite pas a une description objective du passé. La mise en récit introduit une
dimension de subjectivité, car elle repose sur les choix de I'historien quant a ce qu'il considere comme
significatif et sur la maniére dont il organise les événements pour construire un récit.

Pour Ricceur, l'objectivité en histoire est une visée plutot qu'un état absolu. L'historien doit faire un
effort pour dépasser ses propres préjugés et s'approcher d'une vérité du passé, mais il reste toujours
dans un processus d'interprétation. Ricceur distingue ainsi I'explication (analyse des causes et des effets
des événements) et la compréhension (recherche du sens des actions et des motivations des acteurs). 11
propose que l'objectivité en histoire réside dans l'articulation de ces deux dimensions : il s'agit d'étre
rigoureux dans l'analyse des soutces tout en testant conscient du caractere interprétatif de la mise en
récit.

Ricceur introduit I'idée de « distance critique », ou l'historien prend du recul par rapport aux sources et
aux récits existants pour les confronter de maniere critique. Cela implique de croiser les témoignages, de
vérifier la fiabilité des soutces et d'interroger les biais qui peuvent influencer les récits. Cette démarche
critique permet a 'historien d'atténuer les effets de la subjectivité et de se rapprocher d'une forme
d'objectivité, méme si celle-ci reste inachevée. Ricceur reconnait que 'histoire partage des éléments avec
la fiction, notamment dans l'organisation narrative des faits. Cependant, il souligne que l'historien
s'efforce de distinguer les faits avérés des interprétations spéculatives. Le critere de l'objectivité en
histoire est la vérifiabilité des faits a travers les sources, contrairement a la fiction qui se permet des
libertés créatives. Néanmoins, la fronticre entre histoire et fiction reste poreuse, car toute mise en récit
implique une part d'invention dans la construction du sens.

Freud et I'inconscient : le statut scientifique de la psychanalyse

Freud a joué un réle central dans la définition du statut scientifique de la psychanalyse en introduisant le
concept de I'inconscient comme hypothése centrale pour comprendre les processus psychiques. 11 a
soutenu que l'existence de Iinconscient est prouvée par les lacunes de la conscience, la cohérence
explicative qu’il apporte aux phénomenes mentaux et lefficacité thérapeutique des traitements
psychanalytiques. Cependant, la psychanalyse suscite des débats concernant son statut scientifique,
notamment en raison du réle de linterprétation dans la pratique clinique. Freud a présenté la
psychanalyse comme une science des processus inconscients, visant a dépasser les limites de la
psychologie consciente traditionnelle. Il a soutenu que I'inconscient est une hypothese nécessaire pour

|26



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

expliquer des phénomenes tels que les réves, les actes manqués et les symptomes névrotiques, qui
¢chappent a la conscience. La méthode psychanalytique repose sur la découverte et l'interprétation de
ces processus inconscients a travers l'analyse des associations libres, des réves et des lapsus.

Pour justifier le statut scientifique de la psychanalyse, Freud a avancé plusieurs arguments : ’hypothése
de I'inconscient fournit un cadre explicatif permettant de rendre cohérents des phénomenes psychiques
autrement incompréhensibles ; I'efficacité de la cure psychanalytique prouve empiriquement I'existence
de I'inconscient : les symptomes des patients peuvent étre atténués ou résolus grace au travail d’analyse ;
l'utilisation d'une méthode rigoureuse, ou l'analyste suit une démarche interprétative fondée sur
l'observation clinique et la répétition des phénomenes, permet de systématiser I'approche.

Dans la pratique clinique, l'interprétation est au cceur du travail psychanalytique. L'analyste cherche a
q que, y ytq y
déchiffrer le sens latent des symptomes, des réves ou des associations verbales du patient pour révéler
Y >
les processus inconscients sous-jacents. L’interprétation vise a rendre conscient ce qui est refoulé,
permettant au patient de reconnaitre et d’intégrer ces ¢léments de son psychisme. Cette démarche
repose sur une double écoute : Pécoute des contenus manifestes (ce qui est dit explicitement) et des

signifiants cachés (ce qui est implicite ou suggéré).

Cependant, le role central de l'interprétation souléve des questions quant a l'objectivit¢ de la
psychanalyse : les interprétations peuvent varier selon l'analyste, ce qui pose le probleme de la
standardisation des résultats et de la vérifiabilité des hypothéeses (subjectivité de I'analyste) ; en plus,
contrairement aux sciences expérimentales, la psychanalyse ne peut pas tester empiriquement ses
théories par des expériences controlées, ce qui limite les possibilités de réfutation.

Freud a lui-méme reconnu les limites du statut scientifique de la psychanalyse, tout en insistant sur son
caractere rationnel et méthodique. La psychanalyse ne se contente pas d'une simple interprétation
subjective ; elle cherche a établir une cohérence interprétative a travers l'analyse répétée des cas
cliniques. I’objectivité en psychanalyse repose sur la consistance des interprétations dans le cadre de la
relation analytique, méme si cette objectivité differe de celle des sciences expérimentales.

L’hypothése de I'inconscient

On nous conteste de tous cOtés le droit d’admettre un psychique inconscient et de travailler
scientifiquement avec cette hypothese. Nous pouvons répondre a cela que l’hypothése de
I'inconscient est nécessaire et 1égitime, et que nous possédons de multiples preuves de I'existence
de Iinconscient. Elle est nécessaire parce que les données de la conscience sont extrémement
lacunaires ; aussi bien chez P’homme sain que chez le malade, il se produit fréquemment des actes
psychiques qui, pour étre expliqués, présupposent d’autres actes qui, eux, ne bénéficient pas du
témoignage de la conscience |...] ; notre expérience quotidienne la plus personnelle nous met en
présence d’idées qui nous viennent sans que nous en connaissions lorigine, et de résultats de
pensée dont Iélaboration nous est demeurée cachée. Tous ces actes conscients demeurent
incohérents et incompréhensibles si nous nous obstinons a prétendre qu’il faut bien percevoir par
la conscience tout ce qui se passe en nous en fait d’actes psychiques ; mais ils s’ordonnent dans un
ensemble dont on peut montrer la cohérence, si nous interpolons les actes inconscients inférés. Or
nous trouvons dans ce gain de sens et de cohérence une raison, pleinement justifiée, d’aller au-dela
de Pexpérience immédiate. Et s’il s’avere de plus que nous pouvons fonder sur hypothese de
I'inconscient une pratique couronnée de succes, pat laquelle nous influencons, conformément a un
but donné, le cours des processus conscients, nous aurons acquis, avec succes, une preuve
incontestable de I'existence de ce dont nous avons fait ’hypothese.

|27



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques
| S. Freud, Métapsycholngie [1915].

Freud soutient que lhypothése de l'inconscient est nécessaire et légitime pour comprendre les
processus psychiques. Il observe que la conscience ne rend pas compte de la totalité de Dactivité
mentale, car de nombreuses pensées et comportements n’ont pas d’origine consciente identifiable. En
postulant lexistence de processus inconscients, ces phénomenes deviennent cohérents et
compréhensibles. Pour Freud, la preuve de l'inconscient réside dans le gain explicatif obtenu et dans
efficacité thérapeutique de la psychanalyse. Cette thése apporte a la question de 'objectivité en ancrant
la psychanalyse dans une approche scientifique qui dépasse les seules données conscientes.

Freud fournit plusieurs arguments pour justifier I'hypotheése de l'inconscient en tant qu'hypothese
scientifique :

* Lacunes de la conscience : les données conscientes sont insuffisantes pour expliquer l'ensemble
des phénomenes psychiques. Il existe des actes mentaux, chez les individus sains ou malades,
qui ne peuvent étre comptis qu'en supposant l'existence d'actes psychiques non conscients.

* Présence d'idées d'origine inconnue : dans I'expérience quotidienne, des pensées surgissent sans
qu'on puisse en identifier la source consciente, ainsi que des résultats de pensée dont
I'élaboration reste cachée. Exemples : le lapsus ou le déja-vu.

* Cohérence des phénomenes: les processus conscients, souvent incohérents lorsqu'ils sont
considérés seuls, s'ordonnent en un tout cohérent si l'on admet l'existence de processus
inconscients.

*  Succes de la pratique psychanalytique : l'efficacité thérapeutique de la psychanalyse, qui
influence les processus conscients en s'appuyant sur l'hypothese de l'inconscient, fournit une
preuve pratique de son existence.

Ces arguments soutiennent l'idée que l'inconscient est une hypothese scientifique nécessaire pour
dépasser les limites de 'expérience immédiate et légitimée par la possibilité d’accéder a compréhension
plus complete du psychisme.

|28



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

Les vérités scientifiques sont-elles indiscutables?

129]



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

Eléments de vocabulaire
Epistémolagie | Le terme « épistémologie » vient du grec episteme, « savoir » et lagos, « discours » [.... | source ?]

Interprétation | Linterprétation est l'acte de donner un sens ou une signification 2 un phénomeéne, un texte, un comportement
ou un événement. Elle consiste 4 expliquer ou a clarifier quelque chose en fonction d'un cadre de référence, de
connaissances préalables ou de critéres spécifiques. En sciences humaines, l'interprétation est souvent nécessaire
pour comprendre des phénomeénes complexes, notamment ceux qui impliquent des dimensions culturelles,
historiques ou symboliques. Elle implique une part de subjectivité, cat elle dépend du point de vue de l'interprete,
mais peut étre rendue plus rigoureuse par la confrontation des interprétations et l'explicitation des critéres utilisés.

Odbjectivité | Elle désigne la qualité d'une connaissance ou d'un jugement qui est indépendant des préjugés, des émotions ou
des opinions personnelles de I'observateut. Elle implique la recherche d'une vérité qui s'impose a tous, fondée sur des
faits vérifiables et des critéres rationnels. En science, l'objectivité suppose 'utilisation de méthodes rigoureuses pour
minimiser les biais et assurer que les résultats soient reproductibles et universellement valables. Elle s'oppose a la
subjectivité, qui se caractérise par la dépendance aux expériences et aux perspectives individuelles. L'objectivité
cherche ainsi a atteindre une forme de neutralité dans I'approche des phénomenes étudiés.

130]



organon.uzeta.eu | parcours philosophiques

Bibliographie

Quvrages abordés en cours [* dont extraits lus et commentés]

- Gaston Bachelard, La Formation de l'esprit scientifique (1938) : Analyse des obstacles épistémologiques qui
freinent I'avancée de la connaissance.

- Francis Bacon, Novun: Organum [1620]
- Auguste Comte, Cours de philosophie positive

- Wilhelm Dilthey, Introduction aux sciences de l'esprit (1883) : Pionnier de I'herméneutique en sciences
humaines, plaidant pour une approche compréhensive des phénomenes humains.

- Sigmund Freud, Cing lecons sur la psychanalyse (1910) : Introduction a la psychanalyse et au réle de
l'inconscient, soulignant le défi de l'objectivité dans les sciences humaines.

- Galileo Galilei, I’Essayenr [1623]

- Thomas Kuhn, La Structure des révolutions scientifiques (1962) : Concept des paradigmes scientifiques et
de la science normale.

- Karl Popper, La logique de la déconverte scientifigne [1934]

- Paul Ricceur, Temps et récit (1983) : Importance de la narrativité dans la compréhension des faits

historiques.

|31]



	Syllabus
	Période
	Objectifs généraux
	Connaissances
	Compétences
	Résultats attendus
	Prérequis
	Références au programme
	Méthodes d’enseignement
	Évaluation

	Épistémologie et modèles de connaissance
	Introduction à l’épistémologie et à la philosophie des sciences
	La science – ou les sciences ?
	Les sciences exactes, les sciences expérimentales, les sciences humaines

	Le rapport entre philosophie et science
	Qu’est-ce que la vérité scientifique ?
	La notion de vérité et ses critères
	I.1. La science moderne : théorie et expérience
	La révolution scientifique moderne
	Le contexte de la révolution scientifique

	Francis Bacon : induction et expérimentation
	Les quatre idoles
	La méthode expérimentale

	La mathématisation du réel : de Galilée à Newton
	Galilée : le langage mathématique de la nature
	Newton : les lois universelles de la nature


	I.2. La science contemporaine : paradigmes et progrès scientifique
	Contexte historique : le positivisme
	Auguste Comte
	Les enjeux du progrès scientifique et technique
	Ce qui ralentit le progrès scientifique : les obstacles épistémologiques
	La vérification des connaissances : Popper et le falsificationnisme
	La notion de paradigme et les révolutions scientifiques
	Approfondissement. La relativité d'Einstein

	I.3. Les sciences humaines : Objectivité et interprétation
	Des sciences « comme les autres » ?
	L'approche herméneutique dans les différentes disciplines : l’exemple de l’histoire
	Paul Ricœur, histoire et narrativité : les enjeux de l'objectivité dans l'étude des faits historiques.

	Freud et l’inconscient : le statut scientifique de la psychanalyse
	L’hypothèse de l’inconscient



	Les vérités scientifiques sont-elles indiscutables?
	Éléments de vocabulaire
	Bibliographie
	Ouvrages abordés en cours [* dont extraits lus et commentés]



