
DS PHILOSOPHIE – septembre 2024 – Explication de texte avec questions

Nous ne voyons pas dans la fausseté d’un jugement une objection contre ce jugement ; c’est là, peut-
être, que notre nouveau langage paraîtra le plus déroutant. La question est de savoir dans quelle mesure 
un jugement est apte à promouvoir la vie, à la conserver, à conserver l’espèce, voire à l’améliorer, et 
nous sommes enclins à poser en principe que les jugements les plus faux (et parmi eux les jugements 
synthétiques  a priori*) sont les plus indispensables à notre espèce, que l’homme ne pourrait pas vivre 
sans se rallier aux fictions de la logique, sans rapporter la réalité au monde purement imaginaire de  
l’absolu et  de l’identique,  sans fausser continuellement le  monde en y introduisant le  nombre.  Car 
renoncer aux jugements faux serait renoncer à la vie même, équivaudrait à nier la vie. Reconnaître la  
non-vérité comme la condition de la vie, voilà certes une dangereuse façon de s’opposer au sens des  
valeurs qui a généralement cours, et une philosophie qui prend ce risque se situe déjà, du même coup,  
par-delà bien et mal.

Friedrich W. Nietzsche, Par-delà bien et mal, § 4, 1886

Questions
1. Après avoir déterminé le thème de l’extrait, préciser quel problème aborde l’auteur et quelle réponse y apporte-
t-il (thèse). Dégager la structure argumentative du texte (faire référence à la numérotation des lignes).

2. Reformuler la définition de vérité à partir des éléments du texte et expliciter le rapport entre la vérité et la  
conservation de l’espèce. 

3. « Renoncer aux jugements faux serait renoncer à la vie même, équivaudrait à nier la vie ». Expliquer cette 
expression et expliciter son rôle dans l’argumentation de l’auteur.

4.  Comment  Nietzsche  remet-il  en  question  la  conception  traditionnelle  de  la  connaissance  en 
suggérant que notre compréhension du monde est une déformation ou une erreur ? 

5. La perspective de Nietzsche sur la valeur des jugements faux remet-elle en question les normes traditionnelles 
de bien et de mal en philosophie ? Et quelles implications cela a-t-il pour la compréhension des valeurs morales 
et intellectuelles ?

6. Peut-on concilier la perspective nietzschéenne avec le fait que la connaissance nous permet de nous  
adapter et de dominer notre environnement ? Quelle objection pourrait-on formuler à sa thèse ?

* Les jugements synthétiques  a priori ne portent pas sur des faits réels (ils sont  a priori), mais apportent une 
connaissance (ils sont synthétiques, c’est-à-dire associent un concept au prédicat). Ils portent essentiellement sur  
les mathématiques, sur la métaphysique et sur la morale.

5

10



Questions | Corrigé
1. Après avoir déterminé le thème de l’extrait, préciser quel problème aborde l’auteur et quelle réponse y 
apporte-t-il (thèse). Montrer l’articulation du texte (faire référence à la numérotation des lignes).

[problème] Le thème de l’aphorisme extrait de Par-delà bien et mal de Nietzsche est la relation entre la fausseté 
des jugements et la promotion de la vie, la conservation de l'espèce et l'amélioration de la vie humaine. Nietzsche 
aborde également la question de la valeur des jugements faux dans la vie humaine. Le problème soulevé par 
Nietzsche est de déterminer dans quelle mesure les jugements faux sont essentiels à la survie et au progrès de  
l'espèce  humaine.  Il  remet  en  question  l'idée  traditionnelle  selon  laquelle  la  vérité  est  la  norme ultime  des 
jugements, en suggérant que des jugements faux peuvent être plus bénéfiques pour la vie que des jugements  
vrais.

Pour  Nietzsche,  les  jugements  faux,  y  compris  les  jugements  synthétiques  a  priori,  sont  indispensables  à 
l'humanité. Il affirme que l'homme a besoin de se rallier aux fictions de la logique, de rapporter la réalité à des  
concepts imaginaires tels que l'absolu et l'identique, et même d'introduire la fausseté en utilisant des notions telles 
que  le  nombre  pour  vivre  pleinement.  En  d'autres  termes,  il  soutient  que  renoncer  aux  jugements  faux  
équivaudrait à renoncer à la vie elle-même.

Pour soutenir cette idée, Nietzsche remet d’abord en question l'objection courante selon laquelle la fausseté d'un  
jugement est une critique valable de ce jugement. Ensuite, il expose le thème central du texte, à savoir la relation 
entre la fausseté des jugements et la promotion de la vie, puis il pose le problème de savoir si les jugements faux  
sont essentiels à la vie humaine. Nietzsche argumente en faveur de sa thèse en affirmant que les jugements faux 
sont indispensables à la vie humaine et que renoncer à de tels jugements reviendrait à nier la vie elle-même. Il  
conclut en suggérant que la reconnaissance de la non-vérité comme condition de la vie remet en question les  
valeurs traditionnelles et place la philosophie au-delà des notions conventionnelles de bien et de mal.

2. Reformuler la définition de vérité à partir des éléments du texte et expliciter le rapport entre la vérité 
et la conservation de l’espèce. 

Nietzsche remet en question l'idée que la vérité, généralement conçue en tant que correspondance exacte avec la  
réalité objective, soit la caractéristique la plus importante ou la plus nécessaire des jugements humains. Il soutient  
que la vérité, au sens traditionnel, n'est pas la principale préoccupation de la pensée humaine. Au lieu de cela, il  
affirme que les jugements faux, c'est-à-dire des jugements qui ne correspondent pas nécessairement à la réalité  
objective mais qui sont pragmatiquement utiles, sont essentiels à la survie, à l'adaptation et à l'amélioration de 
l'espèce humaine.

Pour Nietzsche, les êtres humains ont besoin de simplifier, de catégoriser et d'interpréter le monde à travers des  
jugements qui simplifient le monde. Ces jugements simplificateurs, bien qu'ils puissent être considérés comme 
« faux » du point de vue de la vérité objective, sont vitaux car ils permettent à l'homme de prendre des décisions 
rapides, de se repérer dans un monde complexe, d'interagir avec les autres et de poursuivre des objectifs. Ainsi, le  
lien entre la vérité des jugements et la conservation de l'espèce, selon Nietzsche, réside dans le fait que la capacité  
des êtres humains à formuler des jugements pragmatiquement utiles, même s'ils sont parfois faux, est essentielle à 
leur survie et à leur succès en tant qu'espèce. La vérité stricte au sens philosophique traditionnel est secondaire  
par rapport à la fonction biologique et pragmatique des jugements dans le maintien de la vie humaine.

3. « Renoncer aux jugements faux serait renoncer à la vie même, équivaudrait à nier la vie  ». Expliquer 
cette expression et expliciter son rôle dans l’argumentation de l’auteur.

L'argument de Nietzsche selon lequel « renoncer aux jugements faux serait renoncer à la vie même, équivaudrait 
à nier la vie » repose sur sa perspective pragmatique de la connaissance et de la pensée humaine. Nietzsche  
considère que les êtres humains ont une tendance naturelle à simplifier, catégoriser et interpréter le monde qui les 
entoure.  Ils  le  font  en  créant  des  concepts,  des  idées  abstraites  et  des  jugements  qui  ne  reflètent  pas 
nécessairement la réalité telle qu'elle est en elle-même, mais qui sont plutôt des constructions mentales utiles  
pour naviguer dans le monde et prendre des décisions. Ces jugements peuvent être considérés comme « faux » 
dans le sens où ils ne correspondent pas toujours de manière précise à la réalité objective.

Cependant, Nietzsche affirme que ces jugements faux sont essentiels à la vie humaine. Pourquoi ? Parce qu'ils 
servent des fonctions vitales. Ces jugements simplifiés, bien qu'ils puissent être inexacts du point de vue strict de  
la  vérité  objective,  permettent à l'homme de se repérer dans son environnement,  de prendre des décisions,  
d'interagir avec les autres et d'agir dans le monde. En d'autres termes, ils sont pragmatiquement efficaces pour la  
survie et l'adaptation de l'espèce humaine. Si l'on devait renoncer complètement à ces jugements faux et ne  
retenir que ce qui est strictement vrai, Nietzsche soutient que cela serait une négation de la vie. Les êtres humains 
ne pourraient pas fonctionner efficacement dans le monde réel s'ils ne simplifiaient pas et n'interprétaient pas 



leur expérience. La vie elle-même serait rendue impossible, car la réalité brute et complexe est souvent trop  
chaotique pour être appréhendée sans la médiation de concepts et de jugements simplificateurs.

4.  Comment  Nietzsche  remet-il  en  question  la  conception  traditionnelle  de  la  connaissance  en 
suggérant que notre compréhension du monde est une déformation ou une erreur ? 

Nietzsche remet  en question la  primauté  de  la  vérité  en affirmant  que la  fausseté  des  jugements  peut  être 
bénéfique pour la vie humaine. Il avance que les jugements faux sont indispensables à la vie humaine, car ils  
permettent à l'homme de créer des concepts abstraits tels que l'absolu et l'identique, et d'introduire des idées  
telles que le nombre pour interagir avec le monde. Il soutient que renoncer à de tels jugements reviendrait à nier 
la vie elle-même.

La connaissance, affirme Nietzsche qui reprend ici la thèse pragmatiste en la durcissant quelque peu, n’est pas un 
reflet du monde, elle en est la déformation – à la limite elle est même une erreur –, et sa fonction première est 
biologique : nous avons, comme tout être vivant, besoin de fictions qui nous permettent de mieux nous adapter, 
d’accroître notre puissance – et même, éventuellement, de nous améliorer en tant qu’espèce. Il est douteux que le  
monde soit en lui-même découpé en objets distincts, ou qu’il soit, comme l’affirmait pourtant Galilée, écrit dans  
un langage mathématique : c’est nous qui utilisons les nombres pour mieux le décrire, qui introduisons en lui les 
catégories de la substance et de causalité, qui le soumettons aux exigences logiques de notre cerveau.

5. La perspective de Nietzsche sur la valeur des jugements faux remet-elle en question les normes 
traditionnelles  de  bien  et  de  mal  en  philosophie ?  Et  quelles  implications  cela  a-t-il  pour  la 
compréhension des valeurs morales et intellectuelles ?

La perspective de Nietzsche sur la valeur des jugements faux remet en question les normes traditionnelles de 
bien et de mal en suggérant que ce qui est traditionnellement considéré comme vrai n'est pas nécessairement ce  
qui est le plus bénéfique pour la vie humaine. Cette remise en question de la vérité comme norme ultime a des  
implications  profondes  pour  la  compréhension  des  valeurs  morales  et  intellectuelles,  car  elle  suggère  que 
certaines  formes  de  fausseté  peuvent  être  essentielles  à  la  survie  et  au  progrès  de  l'humanité,  ce  qui  peut  
contredire les conceptions traditionnelles du bien et du mal basées sur la vérité. Ainsi, Nietzsche invite à repenser 
les fondements mêmes de la morale et de la pensée rationnelle.

En fait l’intention profonde de Nietzsche est d’ordre éthique : il s’agit de demander à l’homme d’assumer toutes 
ses activités intellectuelles, y compris la connaissance, comme des interprétations en fonction d’un point de vue,  
voire comme de véritables créations : « notre droit souverain d’artiste, écrit-il, pourrait exulter à l’idée d’avoir créé 
ce monde ». Nietzsche critique du coup la valeur accordée traditionnellement à la vérité, en tant qu’elle prétend 
être  le  dévoilement  passif  d’une réalité  toute  constituée  hors  de  nous.  C’est  en ce  sens  qu’il  dénonce non 
seulement la  métaphysique classique,  qui  oppose un monde « apparent »  et  un monde « vrai »,  immuable et 
immatériel, qui serait derrière lui (un tel « monde vrai » est entièrement illusoire), mais même l’idéal scientifique 
moderne.  Rêver d’une pensée qui  se réduirait  à  l’enregistrement de faits  objectifs,  c’est  se monter selon lui 
timoré, incapable de vouloir créer, pauvre en vitalité authentique. En d’autres termes, la science n’a pour lui de  
légitimité qu’en tant qu’elle se pense sur le mode de l’art et de l’imagination. 

6. Peut-on concilier la perspective nietzschéenne avec le fait que la connaissance nous permet 
de nous adapter et de dominer notre environnement ? Quelle objection pourrait-on formuler à 
sa thèse ?

Selon Nietzsche la connaissance est une simplification et une déformation du monde. Cette thèse est séduisante,  
mais problématique. D’abord, s’il est incontestable que la connaissance (scientifique, mais aussi bien « ordinaire ») 
est toujours une simplification, cela ne veut pas dire pour autant qu’elle soit une déformation erronée. Si elle  
l’était d’ailleurs comment nous donnerait-elle les moyens de nous adapter à notre environnement, de le dominer ? 
Par ailleurs on se demande comment Nietzsche peut prétendre savoir  que la  réalité  ne correspond pas aux 
modèles que nous construisons d’elle, qu’elle est moins rigide et plus fluide qu’eux : a-t-il un moyen de voir cette 
réalité en soi, indépendamment de toute représentation et de toute catégorie humaine ? N’est-il pas en fait, au 
moment même où il affirme que nous sommes condamnés à l’erreur, en train de revendiquer pour lui-même le 
privilège d’une vérité absolue ?


	DS PHILOSOPHIE – septembre 2024 – Explication de texte avec questions

